

## 

الأستاذ الدكتور مصطفى لطيف عارف أستاذ السرديات الحديثة الناصرية الحزينة ٢٠٢/١١/٢٦ عنوان الكتاب: مقتربات السيميوطيقيا في سرديات عبد الزهرة عمارة

النوع الأدبي: دراسات نقدية

تأليف: ا.د . مصطفى لطيف عارف

نوع الكتاب : ورقي قياس الورق : 21x14

الطبعة الأولى: 2022

عدد الصفحات: 300

تصميم الغلاف : الرسامة الدكتورة فرح عبد الزهرة

التنضيد والتنسيق الداخلي : أمارجي

طباعة : دار أمارجي للطباعة والنشر\_ العراق

الرقم الدولي: 2-3-9567-972 : ISBN



## الإهداء

إلى أخي وولدي وصديقي الغالي والحبيب الأستاذ محمد لطيف عارف أهديك جهدي المتواضع عسى أن ينال القبول

مصطفى العارف

هذه الأبيات للشاعرة الكبيرة الدكتورة عهود عبد الواحد كتبتها عند صدور كتبى النقدية

حينَ ينطقُ النقد لي أخٌ في العلم شعَّتْ شَمْسُهُ

كانتِ العلياءُ تشتاقُ (الأماني) إذْ رأى (شوقيَّهُ )فيها (أميرا)

(صورةً ) في العينِ تستدعي التهاني ثم قال (السَّرْدُ) للا(عارفِ) مرحى

إنَّ (تأويلك) يا فَذُّ احتواني فاحرثِ (النصَّ) أَمَا فيه سِهَامٌ

و(علاماتٌ)؟ فمنك القطفُ دانِ بابتسامٍ قالَ للنقدِ : أتيتُ

: مرحباً يا صاحِبِيْ تِلْكَ جِفَانِي

## المقدمة

تعد الرواية جنسا أدبيا يستهويه اغلب الكتاب ، وذلك لفضاءاته الدلالية المفتوحة التي تنسج عبر مجموعة عناصر تحت مظلة السرد ،إذ إن كل عنصر من هذه العناصر يحمل مؤشرا دلاليا معينا يتطابق عند إيصاله بالأخر مع الكتلة الدلالية التي يتألف منها النص الروائي ، هذه العناصر تعد من الثوابت في النص الروائي إلا أنها تتغير من حيث مضامينها تبعا لرؤية الراوي ، والأفكار التي يريد إيصالها إلى المتلقى ، وهذا ما نلمسه في الرواية العربيـة عمومـا والعراقيـة علـى وجـه الخصـوص ،إذ تمثلـت الروايـات في سابق عهدها بالتزام النمط التصاعدي لنمو الأحداث بأسلوب شفاف ينم عن سطحية عالية وإدراك متعارف ، وذلك بسبب عدم تصارع عناصر البنية السردية فيما بينها ، وهو ما يؤدي إلى اختزال الفضاءات الدلالية واستبيان الكتلة الرئيسة للدلالة من دون عناء ،وتفكير،ولكنها بعـد ذلك بدأت تخطو خطوات التوائيـة لا لإحـداث الغمـوض واللـبس ، بـل لجعـل المتلقى يستكشف جملة من الدلالات قبل الوصول إلى الدلالة الرئيسة للرواية ، وقد زاد ذلك الالتواء من إكساب الرواية لونا من الإيحاء والرمز وتزينها بالإبداعية ، وذلك على خلفية رؤية الراوي ،واستبصاره للأحداث التــى ينســجها بفضــل هــذه العناصــر،وعلى وفــق هــذه الأهميــة ارتأينــا استنطاق البنية السردية في سرديات القاص ،والروائي المبدع ( عبد الزهرة عمارة ) الذي يمثل نسجا من الالتواءات التي ظهرت في الساحة الروائية العراقية وقد تطرقنا إلى مقصدية المتكلم في الصياغة النثرية كونها تمثل البؤرة الدلالية التي تتشظى منها الرؤى المختلفة ، وذلك في أطار السرد الذي يضم تحت مظلته عناصر تمتزج فيما بينها لتطوير الدلالة ، إسدال

الستار عليها ،ونقول أن هذه المقصدية لم تكن موجودة على هيأتها هذه من الإيحاءات ،والرمز ،والتشظى الدلالي في الروايات العربية ،والعراقية في بـواكير تأليفهـا ، بـل كانـت في بـادئ الأمـر معتمـدة علـي السـرد المباشـر التصاعدي الخالي من الصور،والإيحاءات ،وأصبح يحمل بين طياته صورا شعرية ، ورموزا أسطورية ،واستخدمت آليات عدة منها المنولوج الداخلي ، ومناجاة النفس ، مما ابعد الرواية عن الرتابة التقليدية لينشرها في العالم اجمع ، تميز أسلوب القاص والروائي ( عبد الزهرة عمارة ) بأسلوب يحيل اليوم إلى فن اليوميات أكثر من فن السيرة ، فهو يوم ليس ككل الأيام ، أو هـو احتـدام الأيـام في دورة زمـان قياسـية محـددة ، تتصـادم فيهـا أيـام الدكتاتورية مع أيام الاحتلال ، ساعات الإحباط بأوقات الأحلام، لكن ليل بغداد / العمارة ليس ضاجا بالحياة إلى هذا الحد، بل نراه يسرد لنا المواقف الصعبة التي تمر بها بغداد في ظل الاحتلال الغاشم كما لو أن بغداد تواصل من جديد دورة الموت التي وعدت بها والتي نذرت لها تطل ومضات تأريخها التى تألقت فيها وازدهرت إلا بضعة عقود هنا وبضعة سـنوات هنـاك ، بينهـا كانـت المدينـة مسـرحا لمختلـف أشـكال العنـف والدراما وساحة للموت الجماعي ، إن سبب اختيارنا للأديب الرائع الأستاذ ( عبد الزهرة عمارة) لأنه صاحب منجز أدبي كبير ولم تسلط عليه الأضواء الإعلامية ، والنقدية إلا بعض المقالات التي كتبت عنه وهي قليلة جدا لا تتناسب مع منجزه الإبداعي ، وسنحاول جاهدين دراسة سردياته الجميلة لكى نعطى صورة مشرقة عنه ،وعن منجزه تناولنا في هذا الكتاب عدة دراسات نقدية حداثوية طبقت على سردياته المتوفرة لدينا ،ومنها تحدثنا عن علاقة الشعرية بالسيميوطيقيا ، كتقديم للموضوع فكانت القراءة الأولى: فضاء السيميوطيقية في رواية ( فادية)، والثانية قراءة سيميائية

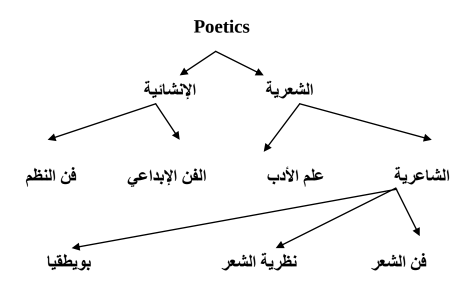
في المجموعة القصصية (الشمس تشرق في عيون الناس) ، وكانت القراءة الثالثة سيموطيقيا السرد في رواية (كلاب في الظلام) ، والرابعة تميزت بقراءة سيمولوجية في المجموعة القصصية (السكرتيرة والخريف)، والقـراءة الخامسـة تناولـت السـيرة الغيريـة في روايـة (غـدا سـأرحل ) ، والقراءة السادسة كانت العتبات النصية في المجموعة القصصية ( قطة في الطريـق) ، والسـابعة قـراءة حداثويـة لسـيموطيقيا العتبـة في روايـة (والتقينا في بروكسـل )، تناولـت القـراءة الثامنـة المونتـاج السـينمائي في رواية ( الخدم في إجازة ) وكانت القراءة التاسعة لشخصية رواز كريدي في روايـة ( عاشـقة مـن كنزاربـا ) وأخيـرا القـراءة العاشـرة سـيميولوجية الذات وجمالية الآخر في رواية (دماء في بحيرة الأسماك) دراسة نفسية،كان التنوع في القراءات النقدية السيموطيقية للروايات، والمجاميع القصصية للمبدع المتألق الأستاذ القاص ،والروائي ( عبد الزهرة عمارة) من اجل المتعـة ،والفائـدة حتـى لا يـدخل السـام ،والملـل إلى القـارئ ،والمتلقـي، وهناك بعض الروايات والمجاميع القصصية التي لم تتوفر عندنا بسبب نفادها من المكتبات والاسواق المحلية ، وعندما تتوفر لدينا سنقوم بدراسـتها ومنهـا: (ليلـة عاصـفة في الكوفـة ، أنفلـونزا في بغـداد ،ولا وقـت للدموع ، في انتظار القمر ، بلاد بطيخ ، آنسات بابل ، متى تخلع العمامة وغيرها ) ،والله ولى التوفيق

> الأستاذ الدكتور مصطفى لطيف عارف أستاذ السرديات الحديثة الناصرية الحزينة ٢٠٢٢/١١/٢٥

## علاقة الشعرية بالسيميوطيقيا ٠

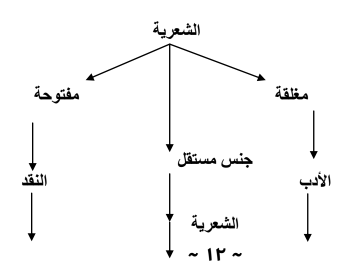
الشعرية غادرت كلمة الشعر دلالتها النقدية الفاعلة في الكتابات الحديثة ، وأدغمت بمصطلح قديم جديد هو مصطلح الشعرية الذي ضم الشعر ،والنثر معا ،فاستعملت الكلمة توسعا لتدل على كل موضوع قادر على أثارة الحس الجمالي ، وصارت في طبيعتها النقديـة الجديـدة خصيصـة علائقية مجردة ، ومتعالية تسبغ على الآثار القادرة على إثارة الدهشة ،والانحراف عن المألوف ، وبها تكون فريدة ، وغير قابلة للخرق (١) ،ومن الجدير بالـذكر أن ثمـة وهمـا يقتـرن بمفهـوم الشـعرية يتجلـى في تصـورها ترتبط بالشعر، مجانسة لاسمها، ولا ترتبط بالنثر، وهذا أمر غير صحيح فهى ترتبط بهما معا من حيث المفهوم، والإجراء، والتطبيق ، ولعل ما أدى إلى شيوع هذا الوهم هو أن المصطلح المقترن بالنثر بأنواعه المتباينة هو مصطلح السردية ، فمن هنا كانت الشعرية أكثر رواجا في التعبير عن الشعر بأنواعه المختلفة (٢)،والشعرية مصطلح قديم حديث في الوقت ذاته ، ويرجع أصل المصطلح في أول انبثاقه إلى أرسطو ، أما المفهوم فقد تنوع بالمصطلح ذاته على الرغم من انه ينحصر في إطار فكرة عامة تتلخص في البحث عن القوانين العلمية التي تحكم الإبداع ، ويبدو أننا نواجه من جهة أولى مفهوما واحدا بمصطلحات مختلفة ، ويبدو بروز هذا الأمر في تراثنا النقدي العربي ، ونواجه مفاهيم مختلفة بمصطلح واحد من جهة ثانية ، ويظهر هذا الأمر في التراث النقدي الغربي أكثر جلاء (٣) ، ويكتنف مصطلح (poetics) شيء من اللبس لتعدد معانيه ودلالاته ،وتنوع تعريفاته ،نظرا لتباين المنطلقات الفكرية، والنقدية التي تنطلق منها تلك التعريفات ، ونقل النقاد العرب المعاصرون هذا التباين (٤)،فمن حيث الترجمة ترجم هذا المصطلح ترجمات عدة منها : (الشعرية ،الشاعرية ،الأدبية ،الإنشائية ،

نظرية الأدب ،قضايا الفن الإبداعي ،صناعة الأدب) فضلا عن البيوطيقا ،وهي تسمية وان شاعت حديثا إلا أنها التسمية التي اعتمدها المترجم الأول ( بشر بن متى) لكتاب أرسطو فن الشعر، وهو أول كتاب خصص بكامله لنظرية الأدب ،والوقوف على خصائص أنماط الخطاب الأدبي ، ولم يطلق عليه العرب اسم الشعرية وإنما سموه ابوطيقا ،أو الشعر، واشتهر بالاسم الأخير، ولخصه الفلاسفة المسلمون ، ووجد طريقه إلى كتبهم ، وبعض كتب البلاغة والنقد العربية (٥) ، وكلمة (poetics) بحسب ما يراه (حسن ناظم) لها عدة معان كما في المخطط السيميائي الآتي :-



بيد أن الشائع في الأدبيات النقدية العربية من هذه المصطلحات هو مصطلح الشعرية (١)، ولا يعدو مفهوم هذا المصطلح أكثر من مفهوم يضم قوانين لغة الأدب - شعره ونثره - وهو اسم لكل ما يتصل بخلق الأعمال الأدبية،وإنشائها التي تتخذ من اللغة جوهرا، وأداة لها (٧)، أي هو فرع من الدراسة الأدبية يبحث عن قوانين الإبداع الأدبي ،أو الخصائص المجردة التي تصنع فرادة العمل الأدبي ومن ثم تصنع ادبيته (٨)،وأن الهدف من ورائه هو اكتشاف الأنساق ،والبنيات التي تحدد أدبية النصوص ، فهو

الذي يجيب عن السؤال الذي يقول : ما الذي يجعل من عمل ما عملا أدبيا ؟(٩)، إن الشـعرية بوصـفها مقترحـات نظريـة واصـفة يظـل معناهـا مألوفـا، ومدركا ،أنها مجموع المبادئ الجمالية التي توجه كاتبا ما في عمله ،أنها بهذا المعنى اختيار يتبناه كاتب ما من بين مجموعة من الاختيارات، والممكنات ، سـواء تعلـق الأمـر بالموضـوع، أم بالأسـلوب، أم بالسـرد ، وإن الشعرية في هذا الاختيار تغدو مجموعة القواعد المتبناة من قبل مدرسة ما ، أو من قبل كاتب معين ، لكن الشعرية بوصفها اختصاصا علميا فإنها تسـعى إلى أن تكـون نظريـة داخليـة لـلأدب ، أنهـا تهـتم بمقـولات الأنـواع الأدبية، وتحاول استيعابها ارتكازا إلى قواعد علمية ، أنها تنحو نحو إكساب العمــل الأدبي علميتــه عبــر اتخــاذ إجــراء النظــر إليــه في كليتــه ٠ إن الشعرية خصصت منـذ البدايـة للشـعر، وحتـى في القـرن العشـرين عرفت كعلم موضوعه الشعر (١٠) ،لم يعد موضوع الشعرية الخاص هو الشعر، ولقد أشار صاحب معجم النقد إلى الشعرية البنيوية (تودوروف) ،التي لا تختلط مع الجنس ،ولا مع النقد بمعناه المعتاد ، مشيرا إلى أن جنيت بدوره تكلم عن الشعرية المفتوحة مقابل شعرية الكلاسيكيين المغلقة ، مبينا أن جيرار جنيت يميز بين شعريتين هما شعرية عامة ، وشعرية أجناس ،أو اجناسية (١١) ، وبحسب المخطط السيميائي الآتي:-



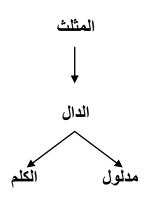


إن الحديث عن الشعرية في كتابات تودوروف ،ورومان جاكسون ، وجان كوهين في العصر الحديث ، لايعني ذلك أن الشعرية من المفاهيم الحديثة فقد تعرض لها أرسطو في كتابه فن الشعر إذ يرى أن الشعرية هي علامة العبقريـة المميـزة (١٢)،ويـأتي تـودوروف في طليعـة المهتمـين بهـذا الكتـاب ، حيث عده دعامة أساسية للتأسيس لعالم الشعرية كونه عالما متموجا لايمكـن ضبطه بقواعـد معينـة، أو جـاهزة ، لان الشـعرية تخضـع إلى عـالم التغيير فمن الصعوبة بمكان وضع تعريف معين لها (١٣)،ذلك أنها ليست في اخذ معانيها إلا بلاغة جديدة كما يقول (جيرار جنيت) ، كما أن منافذها ،وانشغالاتها تكاد تكون مختلفة من حيث زاوية النظر، والاشتغال ، كما أن هناك خيارات حديثة تريد إحياء مفهوم عام للبلاغة ، يدمج الشعرية ضمنه ، وتكون الشعرية عنـد هـذا التيـار الحـديث المعرفـة الشـمولية بالمبـادئ العامة للشعر(١٤)،إن الشعرية عند تودوروف تتحدد من خلال جميع نتاجه في النقد التنظيري ،التطبيقي ، وتأسيسه لموضوع الشعرية في النصوص الأدبيـة ، ينبـع أساسـا مـن المفهـوم الإجـرائي للخطـاب الأدبي ،وخصائصـه ،ومكوناته البنيوية والجمالية (١٠)،وقد اعتمد في تحليله للخطاب الأدبي على عطاءات المنهج البنيوي ، وبعبارة أدق ما الذي يجعل الخطاب الأدبي يؤدي

وظيفة جمالية تأثيرية إلى جانب وظيفة التوصيل ،والإبلاغ (١٦)،على أن قيمة العمل الأدبي لاتكمن فيما يقوله ،أو في معناه،لأن من الممكن أن يؤدي ذلك المعنى بطرائق كثيرة،ولكن تكمن قيمته في طرائق صياغة ذلك المعنى ،وهـي في الـنص الأدبي طريقـة القـول، أو شـكل الـنص الأدبي،فهـو يسـتمد حياتـه ،ومعنـاه مـن تـأثيره بالنـاس ،واسـتجابتهم لـه (١٧)،الـذي هـو ميـدان الشعرية ،وساحتها سواء أكان العمل الأدبي شعرا، أم نثرا، وبهذا الشأن أشار النقاد إلى أن هذا الفرع من الدراسة الأدبية لا يختص بدراسة الأعمال الشعرية، وان كـان منطلقـه منهـا ،ولاسـيما بعـد اتسـاع مفهـوم الشـعرية ليشمل أنماط الأدب كلها(١١٨)،حتى أصبحت الشعرية اليوم تشمل كـل أشكال المعرفة ،بل أصبحت - بحسب كوهين - بعـدا مـن أبعـاد الوجـود (۱۹)،وهكذا لم تعد الشعرية حكرا على الشعر فقط ،وان كان الشعر هو المعيار الذي تقاس به الأنماط الأدبية الأخرى ،لأن لغة الشعر لاتتحقق إلا بكونها لغـة تتميـزعن لغـة النثـر ،وفى ضـوء ذلـك انخرطـت السـردية بوصـفها تمثل الجانب النثري مع الشعرية التي تمثل الشعر في بوتقة واحدة لكونها تندرج ضمن علم عام يعنى بقوانين الخطاب الأدبى بوجه عام شعره ،ونثره (۲۰۰)،إن الاهتمام المتزايد بالسردية جعلها موضع اهتمام أكثر من اختصاص ، ومع كثرة الاهتمامات تم التوصل إلى مرحلة من البحث أصبحت فيها السردية لا علاقة لها بالأدبية ،هذه المرحلة أعقبتها اقتراحات (أيكو) بإدخال القـارئ المشـارك في فضـاءات ومـدارات السـردية (٢١)،إن السـردية تأخــذ قيمتها من كونها مستمرة ولا يمكنها أن تندثر، أو تختفي ، فالرواية جنس يمكنها أن تغيب، أما السردية فلا، أنها وظيفة بيولوجية أساسية تماما مثل التوالـد ،وعمومـا ،فـان السـردية تبقـى علـى علاقـة وطيـدة مـع الشـعرية ،ولاسيما وأن علم السرديات لايعدو أن يكون فرعا من فروع الشعرية التي

تتعـدد اختصاصـاتها، وتوجهاتهـا ، إن السـردية فـرع مـن أصـل كبيـر هـو الشعرية التي تعنى باستنباط القوانين الداخلية للأجناس الأدبية، واستخراج النظم التي تحكمها، والقواعـد التـي تحكـم أبنيتها، وتحـدد خصائصها وسماتها (٢٢)، والشعرية وان كانت دراسة في البنيات المتحكمة في الخطاب الأدبي على اختلاف أنماطه وأشكاله ، إلا أن ذلك لايعني عدم مراعاتها الحدود والفوارق النوعية بين الأجناس الأدبية ،لهذا نشأت لها فروع متخصصة بهذه الأجناس ، فكانت هناك شعرية للمسرح ،وأخرى للقصـة، أو السـرد أطلـق عليهـا السـردية ، وهنـاك غيرهـا شـعرية خاصـة بالشعر (۲۳)،وقـد اتفـق معظـم الدارسـين، والبـاحثين علـى أن مصـطلح الشعرية هو الأعم في المجالات الأدبية ،والفنية كافة، لـذلك وقع اختيارنا على مصطلح الشعرية لنعنون به دراستنا ، فالشعريات الحديثة لم تقصر بحوثها في مجال الأدب ،وإنما اتسعت لتشمل فنونا إبداعية أخرى كالرسم ،والسينما ،والمسرح وغيرها ،بيد أن القاسم المشترك في هذه الدراسات هو وقوفها على الملامح التي تؤثر في الحواس ،وتثير الإحساس بالجمال (٢٤) ، بقي علينا الإشارة إلى أن هـذا المصـطلح مصـطلح قـديم يعـود إلى أرسطو الذي شغل نفسه بالبحث عن القوانين العامة التي تحكم الإبداع أي: عناصر هوية الأدب الجمالية - ولاسيما في كتابه المعروف (فن الشعر) أو (الشعرية ) كما هو شائع في أدبيات النقد الغربي <sup>(٢٥)</sup> ،أما النقاد العرب المعاصرون فإنهم بحثوا في الجهد النقدي العربي القديم للعثور على مفهوم للشعرية يقارب المفهوم الحديث ، فتبين لهم من خلال ذلك أن الشعرية بمفهومها الحديث كانت حاضرة - كمفهوم وليس مصطلحا -بنظرية عمود الشعر ، وكذلك بجهود الجرجاني في نظرية النظم الذي يشمل مستويين ، تحدث عنهما النقاد المحدثون ،أمثال جان كوهين ، ورومان

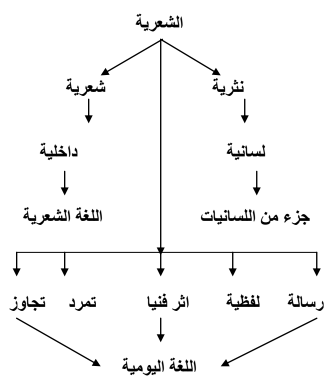
جاكبسون ، وعبد الله حمادي ، وهذان المستويان هما الصوتي، والدلالي ، يقول عبد القاهر الجرجاني :- في نظم الكلم تقتفي الحروف في نظمها آثار المعانى وترتيبها على حسب ترتيب المعانى في النفس ، والفائدة في معرفة هذا الفرق بين الحروف المنظومة ،والكلم المنظومة أنك أذا عرفته عرفت أن ليس الغرض بنظم الكلم أن توالت الفاظها في النطق ، بل أن تناسقت دلالاتها ،وتلاقت معانيها على الوجه الذي اقتضاه العقل (٢٦)، هذا القول هو دعوة صريحة من عبد القاهر الجرجاني إلى عدم الفصل بين الشكل والمضمون ،أو الصوتي ،والدلالي ، ومثلما بني عبد القاهر الجرجاني النظم على الوحدة بين هذين المستويين بنى ابن طباطبا العلوي مفهومه للشعر على الانزياح ،وهـو جـوهر مـا دعـت إليـه الدراسـات النقديـة الحديثـة في تاسيسسـها للشـعرية عنـد رومـان جاكبسـون ، وجـان كـوهين ، وعبـد الله حمادي ، وأدونيس وغيرهم (٢٧) ، فكتاب عيار الشعر لابن طباطبا العلوي يوحي لنا بالكثير، إذ العيار يقتضي معيارا تنزاح عنه اللغة التي يفترض أن تكتسب صفة الشعرية ، يقول ابن طباطبا العلوي :- الشعر كلام منظوم بائن عن المنثور الذي يستعمله الناس في مخاطباتهم بما خص به من النظم الذي أنعـدل عـن جهتـه مجتـه الأسـماع (٢٨) ، فالعـدول ،أو المجـاز، أو الانزياح كلها ذات دلالـة واحـدة في ضـوئها تتحقـق الشـعرية في تصـور ابـن طباطبا، فضلا عن نظرية الأقاويل الشعرية المستمدة من المحاكاة والتخييـل عنـد القرطـاجني، وغيرهـا (٢٩)،لقـد اسـتهل حـازم مدونتـه بمـنهج نظرى يختص به علم الدلالة إذ تناول فيه فكرة تشكل المعنى من ثلاثة معالم لايتخلى الواحد منها عن الآخر في تآلف الكلام ، وانسجام المعنى في أذهان الناطقين بلسان واحد عبر ما سماه طرق العلم بالمعاني <sup>(٣٠)</sup>،ذلك أن هناك أشياء خارجة عن العلامة ، لكنها لاتستغنى عنها ، وإنما ترجع إليها ، وهي الموجودات ، فاستبدلت بما أطلق عليه حازم الهيئات النطقية (٣١)،أو العبارات ، ومن هنا نحصل على ثلاث زوايا تمثل الزاوية الأولى الـدال المعنى ، وتحيل الزاوية الثانية على الأشياء ،أو الموجودات عبر الدال أو الكلم ، وبحسب المخطط الآتي :-



ويبدأ تشكل هذا المثلث بدءا من الذهن ، لتتكون فكرة عن الأمور الموجودة في الطبيعة الحسية فتنتقل من المتكلم إلى السامع بمداليل، أو عبارات توضع أساسا لكي تحيل المتلقي على تلك الموجودات العينية، أو الطبيعية بدل إحضارها لحظة التخاطب (٢٣)، وقد أجمل حازم ذلك في قوله :- لما كانت المعاني إنما تتحصل في الأذهان عن الأمور الموجودة في الأعيان ، وكانت تلك المعاني إنما تتحصل في الذهن بإعلام من العبارة (٣٣)، ولم يخل الأمر من تتبع بعض النقاد العرب لمصطلح الشعرية في أدبيات النقد العربي القديم ،وسنلاحظ على الرغم من أن كلمة شعر قد عنت زمنا طويلا ، معايير نظم الشعر وحده ، لكننا نجد لدى معظم النقاد العرب القدماء ، تقديرا شعريا لأنماط التعبير الأدبي التي تحمل كل الخصائص الشعرية باستثناء الوزن والقافية ، وهو ما دعوه بالقول الشعري ،وبتعبير آخر ، إذا باستثناء الوزن والقافية ، وهو ما دعوه بالقول الشعري ،وبتعبير آخر ، إذا تتصر على شكل من أشكال استعمالاتها الخاصة ، أي صناعة الكلمات ،

والصناعة مصطلح شائع في النظريات الشعرية العربية ، ومجال بحثه هو الصور البلاغية، والبيانية التي تكون جوهر الفن الشعري (٣٤) ، ويظن كثير من الباحثين أن الفضل الكبير يرجع للشكلانيين الروس فيبعث مفهوم الشعرية ، ومن ثم دفعه لأخذ مكانته المميزة على ساحة النقد الأدبي الحـديث ، وذلـك عنـدما نبهـوا علـى أن وظيفـة النقـد هـى الحـديث عـن أدبية النصوص الأدبية بمعزل عن كل المقاربات الخارجية (٣٥)، فهذا رومان ياكوبسون وهو احد أهم المنظرين اللغويين البارزين الذين ينتمون إلى هذه المدرسة ينطلق من مبدأ هو أن هيمنة الوظيفة الشعرية في الشعر على وظائف اللغة الأخرى فيه سببه يرجع إلى انزياح لغته - الانزياح بحسب جان كوهين والفجوة مسافة التوتر بحسب كمال أبي ديب - عن اللغة المعياريـة المألوفـة التـى هـى لغـة النثـر لديـه (٣٦)،فأفضـي إلى خلـق الأثـر الجمالي الذي أثار هو أيضا الصدمة أو الهزة - كما يسميها جان كوهين -لـدى المتلقـى وهـو أمـر لا يقتصـر علـى الشـعر وحـده وإنمـا يشـمل الأنمـاط الأدبية كلها ،وينطلق من أن تلك الوظيفة قاعدة جمالية لا تمثل إلا جزءا من قواعـد أخرى على الشعرية - التي هي فرع من اللسانيات - الكشف عنها ،أو ابتكارها من داخل النصوص في ضوء نظرية الانبثاق ، أي الانطلاق من العمل الأدبي ذاته للكشف عن قوانين الإبداع، أو الخصائص المجردة التي صنعت فرادته، وليس من خارجه - بعيدا عن المؤثرات الخارجية - على أن يكون ذلك مستندا إلى تصور منهجى واضح، ومفاهيم إجرائية محددة، ومضبوطة (٣٧)،والشعرية خاصية ذاتية كامنة في النص الأدبي ،وبما أن الأدب يشتغل في اللغة ، فالشعرية خاصية لسانية ، لا تغادر النص الأدبي إلى خارجه ، وإنما تكتفى في البحث عن بنيته الداخلية ،أي البحث عن الأساس الموضوعي الذي يستند إليه تصنيف نص في هذه الخانة أو تلك (٣٨)،أي ما

يحدد اجناسيته شعرية كانت أو نثرية ، وللشعرية مفهومان ، إحداهما أنها جزء لا يتجزأ من اللسانيات ،وأنها تعمل على تقصي الدواعي التي تجعل من رسالة لفظية أثرا فنيا كما تقدم (٢٩) أما المفهوم الآخر فهو اللغة الشعرية التي تتحقق بفعل التجاوز، والتمرد على اللغة التقريرية واليومية ، إذ تسعى إلى وضعنا قسرا في حالة من الوعي ،والانتباه (١٠) هي اللغة المتسمة بالشفافية، والمشحونة بالتصوير بدءا من أبسط أنواع المجاز (١١) ،عـودا إلى المقطوعات الأسـطورية الشـاملة ، وبحسـب المخطـط السيميائي الآتي :-

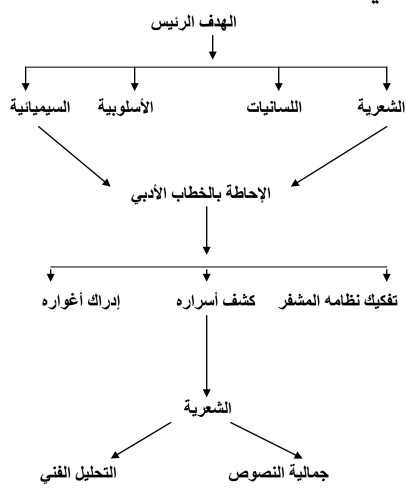


فضلا عن هذين المفهومين ما ذهبت إليه بعض الدراسات الحديثة ،ومن منظور معاصر إلى أن مفهوم الشعرية يتجاوز مجموعة المحددات التقنية المشكلة لما كان يسمى بأدبية الأدب ،إذ يحتضن ظواهر الصفة، ومن وراءها ، مما يرتبط بأوضاع الخطاب ، واستراتجياته ، الأمر الذي يفتح منافذ جديدة ، تستوعب أفق النص الشامل بكل تفاعلاته الحيوية ، ويشير خصوصا إلى عصبه الرئيس الماثل في وجهته (٢١)، وفي ضوء ذلك يرى جان

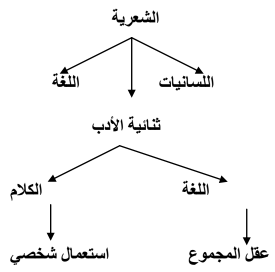
كوهين أن الشعرية إذا أرادت أن تصبح علما عليها أن تتبنى المبدأ نفسه الـذي تبنته اللسـانيات ، وهـو تفسـير اللغـة باللغـة وعـدم الركـون إلى علـوم خارجية عنها ،وبذلك يكون الفرق بينها - الشعرية - وبين اللسانيات هو ، أن الشعرية تعـالج شـكلا مـن أشـكال اللغـة في حـين تعنـي اللسـانيات بالقضايا اللغوية عامة (٤٣) ،فاللسانيات هي الجسر الذي عبره الأدب نحو العلمية ، ولاسيما بعد أن اصطبغت حياتنا بصفة العلمية ،وغلبة المذهب التجريبي ،وهذا هو الذي وضع النقد، والدراسات الأدبية في مأزق بسبب محاولة النقاد إكساب صفة العلمية على الأدب ودراساته ، ولولا بزوغ نجم الدراسات اللغوية الألسنية التي وجد النقاد بها وسيلة توفيقية لتحقيق ذلك ،لما استطاعوا أن يثبتوا من خلال اللغة علمية الأدب ،وهذا مكنهم -بعد أن اكتسبت دراساتهم دقة ،وصرامة الدرس اللساني - من الاستغناء عن أية نظرية علمية خارج اللغة لإثبات تلك العلمية (٤٤)،وفي ضوء ذلك غدت الشعرية جزءا من اللسانيات ، بل علمية خارج اللغة لإثبات تلك العلميـة (٤٥)،وهـاهو ياكوبسـون يعـرف الشـعرية بأنهـا فـرع مـن اللسـانيات يعالج الوظيفة الشعرية في علاقاتها مع الوظائف الأخرى (٤٦)، وغير بعيد عن ذلك ما يراه تودوروف من أن الشعرية ليست الوحيدة في اتخاذ الأدب موضوعا لها ، وان اللسانيات ليست علم اللغة الوحيد ، ذلك لأن موضوعها هو نمط معين من البنيات اللسانية من دون أنماط أخرى تدرسها علوم أخرى ،بيد أن الشعرية تستطيع أن تجد في كل علم من هذه العلوم عونا كبيرا ما دامت اللغة جزءا من موضوعها وستكون العلوم الأخرى التي تعالج الخطاب اقـرب أقربائها علمـا (٧٠)، وبمـا أن الخطـاب الأدبي خطـاب تواصل باللغة تهيمن فيه الوظيفة الشعرية -بحسب ياكوبسون - من دون غياب الوظيفة التواصلية (٤١٠)، وان الشعر - كما يقول كوهين - شأنه شأن

النثر كلاهما خطاب يوجهه المؤلف إلى القارئ ،وهو لابد من أن ينطوي على تواصل بين المؤلف، والقارئ ، وأن يفهمه القارئ (٤٩)،لذلك صارت الحاجة ماسة لعلم يعنى بخصائص الخطاب الأدبى التي يتحول بموجبها الخطاب عن سياقه التوصيلي الإخباري إلى وظيفة تأثيرية جمالية ،فكانت الأسلوبية التي يميزها -الـدرس اللسـاني - مـن الشـعرية بكـون الشـعرية لا تهـتم بالأسلوب المميز إلا إذا كان في منظومة العمل الأدبي ، وعلى هذا الأساس عرف الشعر بأنه نوع من اللغة وعرفت الشعرية بأنها أسلوبية النوع (٥٠)، فالشاعر عندما يتحدث لا يتحدث كما يتحدث الناس ،بـل إن لغتـه لغـة شاذة أو منزاحة عنها ، أي: أن لغته لغة شعرية ،وهذا الشذوذ هو الذي يكسـبها أسـلوبا (٥١)،وفي ضـوء ذلـك لابـد أن تكـون الشـعرية محتويــة للأسلوبية، ومتجاوزة لها أيضا لأن الشعرية هي تناول تجريدي للأدب مثلما هي تحليل داخلي له ، وان الأسلوبية هي إحـدى مجالاتها ، فهي وصف لخصائص القول في النص ،لأنها تتناول ما هو في لغة النص فقط ،ولا يعنيها الأثر الذي ينشأ في المتلقى نفسـه ، وهذا لا يقوم أساسـا وافيـا لأدراك أبعاد التجربة الأدبية، ومن ثم تفسيرها ،فالنص الأدبي يحمل أكثر مما هو في ظاهره ،والموجود من عناصره ليس سوى انعكاس للمفقود منها ،وهذا المفقود هو إمكانات يقترحها النص على القارئ الذي يتولى أتمامها (٥٢) ، فتهدف الشعرية ،واللسانيات، والأسلوبية ،فضلا عن السيميائية إلى محاولة الإحاطة بالخطاب الأدبي، وتفكيك نظامه المشفر، ومن ثم كشف أسراره ،وأدراك أغواره التي هي جوهر خلوده، واستمراره ،فالشعرية وان كانت تبحث عن أسباب جمالية النصوص الأدبية ،أو ادبيتها إلا أنها تعتمد الآلية نفسها التي يعتمدها الشكلانيون ،والبنيويون ، وهي عدم السؤال عما يعبر عنه النص ،والاكتفاء بالسؤال عن كيفية التعبير ،ففي ضوء هذه

الكيفية تكتشف قوانين الإبداع في النص كما يرى ذلك د عبد الكريم السعيدي ،أي إن قاسما مشتركا يجمع هذه التوجهات النقدية هو الانغلاق على النص بمعزل عن المؤثرات الخارجية ، وهذا جعل النقاد ،والباحثين ينعتونها بالنصية ، وهنا ينبغي التنبيه على أن هذه الاتجاهات النقدية لا تسعى إلى تجريد عناصر النص الأدبي ، ومن ثم منحها قيما ذاتية مستقلة ، بل إنها تنظر إلى تلك العناصر مجتمعة كونها نسيجا متجانسا ،لان في ذلك فقدانا لشعرية ،أو جمالية ،أو أدبية النص ،وليس معنى هذا تفوق التوجه الجمالي على التحليل الفني ، ومن ثم الاستغناء عنه ، بل أن التحليل النصي للنصوص الأدبية يوفر لنا الوسائل التي نفهم بها الصلات بين النص وسياقه الثقافي ،وشخصية كاتبه (سن)، وبغية الكشف عن ذلك نستعين بالخطاطة الآتية :-

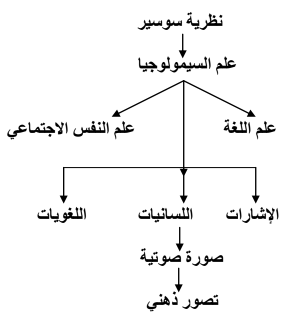


فالأدب بناء من القيم مبني على نحو يجعل كل شي يقع قبله مفهوما من خلال طريقة تركيبه ، في حين تفضى طريقة التركيب تلك إلى فهم ما يترتب عليه ، ومن ثم فلابد للنقد الجمالي منه أن يفكك النص الأدبي ليميز عناصره ، ولـو كـان هنـاك مـن يـرى أننـا حينمـا نسـتمتع بعمـل مـا لا نكـون واعين بالأجزاء التي ينطوي عليها ، على أنها كيانات مستقلة ذوات قيم ذاتية قائمة بذاتها ،في حين أن تفكيك النص الأدبي إلى أجزائه يقضي على جماليته (١٥٠)،وكثيرا ما يبدو أن الشعرية هي الأقرب من الجمالية في الوقت الذي لا تبدو فيه الأسلوبية كذلك ، فقد اتضحت الجمالية مؤخرا كونها اشتراطا لابد منه لنجاح أية شعرية ، ولاسيما بعد أن أصبحت الشعرية مع بداية القرن الثامن عشر فرعا من فروع علم الجمال الفلسفي،ولاسيما في ألمانيا (٥٠٠)،والشعرية من المواضيع التي لم تتبلور بعد بصيغتها المستقرة ولم تأخذ كفايتها ممن نظروا لها وتعرضوا لأهميتها قياسا بالبلاغة القديمة على الأقل فقد، ولدت الشعرية لتلفى نفسها مطالبة بالتضحية بكيانها في معبد المعرفة العامة (٥٦)، وهي بعد من جهة المصطلح ما زالت تستوعب غير تسمية ، وتتحمل أكثر من عنوان،تنطلق الشعرية في تحديد ،وتأسيس موضوعها من علم اللسانيات، ويبدو القاسم المشترك بين حقل اللسانيات، والشعرية متجليا في اللغة (٥٠) ،كونها مادة للمقاربة اللسانية ،أو الشعرية على حـد سـواء ، وطبقـا للثنائيـة اللسـانية (اللغـة - الكـلام ) ،اللغة بما هي الوجود داخل عقل المجموع ،والكلام بما هو استعمال شخصى محسوس ، طبقا لهذه الثنائية تتكون على مستوى الشعرية ثنائية الأدب / الكلام الأدبي ، يكون الأدب في الثنائية الشعرية بمثابة اللغة في الثنائيـة اللسـانية، بينمـا يكـون الكـلام الأدبي في الأولى بمثابـة الكـلام في الثانية (٥٨) ، نلحظ هذه الثنائية من خلال الترسيمة السيميائية الآتية :–



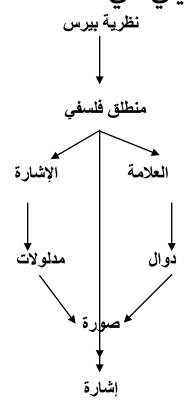
تعد السيميولوجيا من مناهج ما بعد البنيوية، وان جمعهما تاريخ واحد (٥٩)، وان كـل واحـد منهمـا يعـد نـدا للآخـر إذ يتضـافر معـه لاستكشـاف النصوص الأدبية ،ودراستها من منطلق لساني،ولان البنيوية تدرس الأنظمة الاشارية المختلفة ،صعب على بعض النقاد التمييز بينها ،وبين السيميولوجيا (٢٠)،لهذا اقترح احد النقاد وهو جوناثان كولر التمييز بينهما جغرافيا ، إذ قصر البنيوية على ممارسات النقاد الفرنسيين (٦١)،فما تمثله السيميائية في الواقع هو نقد أدبي غيرت الألسنية البنيوية صورته، وجعلته مشروعا أكثر ضبطا، واقل انطباعية ،وأكثر،وليس أقل امتلاء بثروة الشكل، واللغة من معظم النقد التقليدي (٦٢)،يعد اللغوي السويسري دي سوسير مؤسسا للسيميولوجيا ، وذلك عندما تنبأ في بدايات القرن العشرين في أثناء دراسته للإشارات بولادة علم جديد أطلق عليه السيميولوجيا ، ورأى فيه علما عاما ينطوي تحته ،ويخضع له علم اللغة بوصفه فرعا منه ،وقال بهذا الخصوص(٦٣) :إن علما يدرس حركة الإشارات في المجتمع لهو علم قابل للتصور، وسيكون هذا العلم جزءا من علم النفس الاجتماعي ، ومن ثــــم علــــم الــــنفس العــــام ،وســــأدعوه بالســــيميولوجيا من المصدر الإغريقي <sup>(١٤)</sup>،ويرى دي سوسير وأتباعه من الأوربيين ولا سيما

الفرنسيون أن الإشارة - ويقصرونها على اللسانية، أو اللغوية - هي صورة صوتية، وتصور ذهني ، وهي لا تحيل على أشياء بل على تصورات ذهنية ، وليست حقائق عينية ملموسة ، وبعبارة أدق أنها تدل على شيء آخر غير نفسها ، وعلى الرغم من أن دي سوسير جعل السيميولوجيا جزءا من علم النفس الاجتماعي ، لأنها تدرس حياة الإشارة، أو العلامة ضمن المجتمع ، إلا إننا نجد أن ضمن المجتمع ، ومن ثم فان تحديد مكانها بدقة ستكون من مهمة عالم النفس ،إلا أننا نجد أن الدراسات السيميولوجية تنهج نهجا شكلانيا حتى صارت انجازاتها لا تختلف عن انجازات البنيوية بعد استبعادها المحددات الاجتماعية للثقافة (٥٠٠)، ونلحظ ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي:-



وفي الوقت نفسه كان بيرس ،وهو اللغوي الأمريكي ينطلق - كغيره من العلماء الأمريكيين - من منطلق فلسفي منطقي برغماتي ذرائعي (٢٦١)، ليؤسس سيميولوجيا خاصة به، وبأتباعه أصحاب المدرسة الانجلو أمريكية اسماها بالسيميوطيقا درس بموجبها الإشارة، أو العلامة، ورأى أن كل شيء في الوجود يصلح أن يكون موضوعا للإشارة حتى الذات الإنسانية ،

والإشارة لديه دوال تدل على مدلولات معينة وهذه الدلالة نلمحها إما بعلاقة التجاوز المكاني ،وإما أنها إيقونات تشبه ما تشير إليه فعندئذ نتخيل العلاقة بينها ،وبين مدلولها مثل صورة السيارة في إشارة المرور، إما النوع الثالث من الإشارات فهو الرمز، ونموذجه الكلمة اللغوية الذي تكون علاقته مع مدلوله علاقة اعتباطية، أو عفوية غير مخطط لها ،وليست سببية (١٠٠٠)، ولأن بيرس يستند في وجهة نظره هذه إلى الفلسفة النفعية البرغماتية ، أو الذرائعية ، نراه يركز على الجانب الذي أهملته الدراسات اللسانية، وهو الجانب الاتصالي ، أي علاقة الإشارة بمستخدمها، وهو جانب ظل مستبعدا من الدراسات اللسانية ،لأن تلك الدراسات شغلت بالقواعد الشكلية ،وعلم التركيب، والمعاني (١٠٠)، ونلحظ النظرية السيميوطيقا لبيرس من خلال المخطط السيميائي الآتي :-



وتلقف النقاد العرب هذه الدراسات اللغوية - السيميولوجيا كما يرى سوسير، وأتباعه أصحاب المدرسة الأوربية ،أو السيميوطيقا بحسب رؤية بيـرس، وأتباعـه أصـحاب المدرسـة الانجلـو - أمريكيـة - وترجمـوا هـذه المصطلحات إلى السـيميائية، أو علم العلامات، أو الإشارات (٢٩٠)،أما وقد ارتبطت السـيميائية بمصطلح الرمز، والإشارة فأننا نحـد مقصدنا منه توخيا للدقة العلمية ،والمنهجية (٠٧٠)، فنقول :إن مصطلح الإشارة واسع يشمل كل عنصر من عناصر النص الأدبي من صور ،وبنيات، وكلمات ، وهو يشمل كل عنصر من عناصر النص الأدبي من صور ،وبنيات، وكلمات ، وهو ليس بديلا عن مصطلح الكلمة بل هو الكلمة نفسـها ، علـى الرغم من أيماننا باشـارية اللغـة ،وان الكلمـة فيهـا عبـارة عـن إشـارة كونهـا دالا يثيـر مدلولا معينـا ،والأمـر كـذلك مع الصـورة الفنيـة في الـنص الأدبي التـي هـي عبارة عن إشارة أيضا (١١٠) ، ولتوضيح العلاقة بين النقاد العرب، والغرب عن طريق الترجمة تتضح العلاقة من خلال المخطط السيميائي الآتي :-

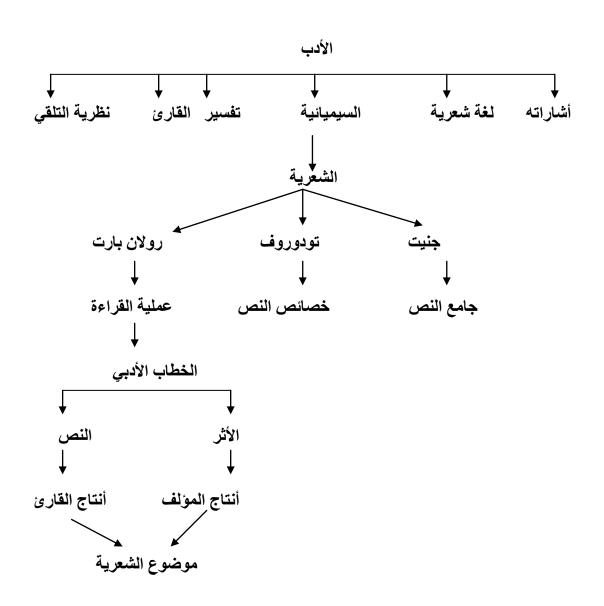


وفي ضوء ذلك يحق لنا القول: إن الأدب بأشكاله المختلفة يعمد إلى خلق أشاراته بما ينطوي عليه من لغة شعرية ، ثم يأتي دور السيميائية لتفسير

آليـة اشـتغال اللغـة الشـعرية في ذلـك الأدب، ووصـفها ، علـي أن ذلـك لـم يمنعها من أن تتوفر على نشاط يتحرك بموجبه القارئ في ضوء ما أتاحته لـه نظريـة التلقـى(٧٢)، ونظـرا لتبـاين المنطلقـات التـى انطلـق منهـا النقـاد للكشف عن الخصائص ،أو القوانين التي تتحكم في النصوص الأدبية - أي شعريتها - تعددت تبعا لذلك طرائق استنطاقهم تلك النصوص ،حتى صار الحديث عن استنطاقات ،وليس استنطاقا واحدا ،ومن ذلك ما يراه جيرار جنيت أن موضوع الشعرية هو جامع النص ،أي مجموع الخصائص العامة أو المتعالية التي ينتمي إليها كل نص على حده،أي العناصر الداخلة في علاقة تناص في النص (٧٣)،أما تودوروف ،ورولان بارت فهما يربطان الشعرية بعملية القراءة ،فالشعرية - كما يراها تودوروف - هي الخطاب الأدبي نفسه كأصل مولد لعدد لا ينتهى من النصوص ، فتودوروف يسعى إلى تحديد موضوع الشعرية استنادا إلى الفرق الدقيق الذي أقامه رولان بارت بين الأثر، والنص - الأثر هو إنتاج المؤلف ،في حين أن النص هو إنتاج القارئ -وبناء عليه لا يصلح الأثر موضوعا للشعرية ،لأنه عمل موجود أما موضوع الشعرية فهـو العمـل المحتمـل ،أي الـنص الـذي يولـد نصوصـا لا نهائيــة (٧٤) ليست الشعرية مفهوما دارجا ،أو مصطلحا تألفه القواميس الأدبية التى تتناولها أوساطنا الثقافية بعامة ،والأدبية بخاصة ،وجزء من الأوساط الأكاديمية المتخصصة بعلوم العربية نعم قد يكون هذا المصطلح أكثر رسوخا ،وانتشارا، ووضوحا في الوسط النقدي لما يمنحه هذا الوسط من مساحة للانشغال به ، ولادة،ونشأة، وتطورا ،واستقرارا ، إلا انه يمكن القول وعن تجربة علمية إن كثيرين، ومن بينهم أكاديميون، وربما مختصون كما أسلفنا ما زالوا يخلطون حتى يومنا هذا بين الشعر وبين الشعرية معتقدين أن الشعرية منحوتة من الشعر أو مشتقة منه حصرا ،وليس لها

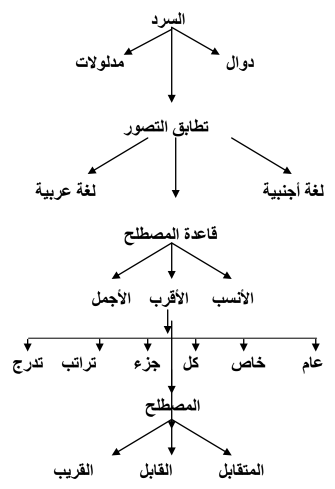
علاقة بغيره من الأجناس الأدبية الأخر<sup>(٥٥)</sup> وفي الوقت الذي هناك من يرى أن كلمة شعرية تتعلق بالأدب كله سواء أكان منظوما أم لا ، هناك آراء تمضي إلى ابعد من ذلك بأنها تكاد تكون متعلقة بأعمال نثرية حين يكون الرجوع إلى الشعرية بمعناها الاشتقاقي الذي يرى أنها اسم لكل ماله صلة بإبداع كتب، أو تأليفها إذ تكون اللغة هي الجوهر، والوسيلة في آن واحد الشعرية ،وتفرعاتها من خلال المخطط السيميائي الآتي

-:



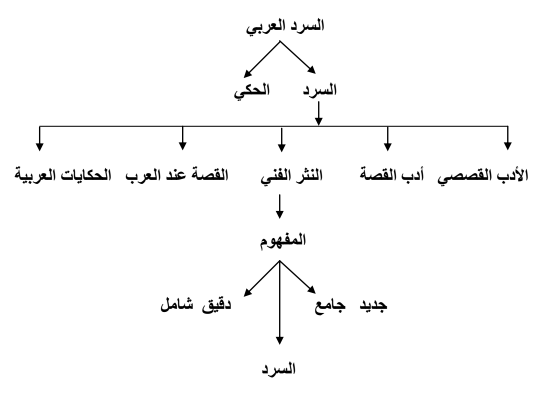
إن مصطلحات أي اختصاص كيفما كان نوعه تكتسب دلالاتها الخاصة في الاختصاص نفسه ، إنه يحددها على وفق ما يمليه عليه السياق الذي يضعها فيه ، وهذا هو مرد اختلافات دلالات المصطلح الواحد باختلاف الاختصاصات والتصورات إذا اتفقنا على هذه القاعدة ،يمكن أن نذهب إلى أن هنـاك نظريـات متعـددة، ومختلفـة لتحليـل السـرد، وطبيعـى أن نجـد المشتغلين بهذه النظريات يستعملون دوال مصطلحات معينة لكن كل اختصاص يحصلها بمدلولات تطابق التصور الذي ينطلق منه ، إذا اتفقنا على هذه القاعدة كذلك لا مفر من الذهاب إلى أن الدال السردي المصطلح الواحد له مدلولات سردية اصطلاحية علمية متعددة بتعدد النظريات والاجتهادات ، ويقتضى هذا، إذا ما حصل التسليم بذلك أن أي مصطلح من المصطلحات السردية لا يمكن أن نضع له مقابله المناسب ما لم نفهم جيدا، ونستوعب جيدا مدلوله داخل الإطار النظري الموظف في نطاقه (٧٧)، هذه القاعدة تتصل بالمصطلح الأصلي في اللغة الأجنبية ، ولابد من قاعدة موازية ترتبط هذه المرة بالمصطلح المقابل الذي نود اقتراحه من داخل اللغة العربية ، بعد تمثل القاعدة الأولى ،ووضعها في الاعتبار : فهم المدلول الخاص بالمصطلح فهما دقيقاً، تقدم اللغة إمكانات مهمة في الاستعمال ،وعلينا انتقاء الأنسب، والأقرب ،والأجمل من المفردات التي نعتزم اقتراحها، وعلينا أن نحسن اقتراح كلمة معينة من وسط شبكة من الكلمات المتقاربة ، وفي تقديرنا الضمني أن بعضا منها قابل للاستثمار للدلالة على مصطلح قريب (٨٠٠)، وبمراعاة هذا التوزيع يمكننا في حال انتقاء بعضها أن نحمل مجاورتها دلالة قريبة ، ولكنها تكون أخص ،أو أعم ، أو ما شاكل هذا من العلاقات التي تنظم الوحدات المعجمية المشتركة (عام ، خاص ، كل ، جزء، تراتب ، تدرج..) بذلك ، وتبعا للاقتضاء ،والاستعمال ،

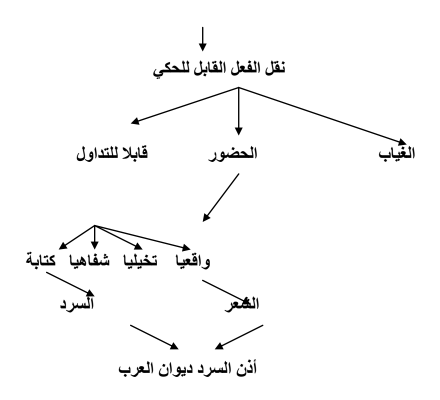
يمكننا تقديم المصطلح المتقابل، والقابل للتميز عن المصطلحات القريبة منه، بمقوم ذاتي أو أكثر، ونلحظ ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي :-



وإن الكشف عن شعرية النصوص، وجمالياتها لا يتوقف على طبيعتها، ومدى ما تحمله من قوانين ،وأسباب، ولا يتوقف على الإمكانات والأدوات التي يمتلكها الـدارس ،والمتقصي لتلـك الشعرية، والجماليـات ، وإنما يتسنى الحديث عن الشعرية النثرية من كليهما لحاجة كل منهما إلى الآخر ، فالعمل الأدبي لا يعنى بالتحديدات الدقيقة بل يلجأ باستمرار إلى أسلوب وطرائق تمثل موضوعاته (٩٠) ، وعنـدما نطـرح السـؤال الأول حـول السـرد العربي ،فان أول ما سيتبادر إلى الأذهان هو : هل هناك سرد عربي ،وآخر غير عربي ؟ وقبل ذلك ماذا نقصد بـ السرد حتى نضيف إليه صفة العربي ؟ وهل

، عندما نقول السرد العربي الآن يوحى هذا المفهوم بالنسبة إلينا جميعا بالأشياء نفسها ؟ ٠٠٠ أم أن كل واحد منا يمكن أن يتصور من خلاله أشياء خاصة تخالف ما يتصوره غيره ؟ أسئلة عديدة يمكن أن تنبثق من السؤال الأول ،وعلينا أن نتتبعها ، ونعمل على تأطيرها ضمن إشكال مركزي بقصد الإجابة عليها (٨٠٠)،نقول الشيء نفسه عن السرد العربي فهو قديم قدم الإنسان العربي ،وأولى النصوص التي وصلتنا عن العرب دالة على ذلك ،مارس العربي السرد ،والحكي ،شأنه في ذلك شأن أي إنسان في أي مكان ، بأشكال وصور متعددة ، وانتهى إلينا مما خلفه العرب تراثا مهما ، لكن السرد العربي كمفهوم جديد لم يتبلور بعد بالشكل الملائم ، ولم يتم الشروع في استعماله إلا مؤخرا ،وبصور شتى (٨١)،ينطبق الشيء نفسه على مفهوم السرد العربي كما أتصور ذلك لأننا سنجد أنفسنا أمام استعمالات عديدة ،قديمـة وحديثـة ، لا رابـط بينهـا ،ولا نـاظم ، نجـد مـن بـين هـذه الاستعمالات : الأدب القصصى ، أدب القصـة ،النثـر الفنـي ، القصـة عنـد العرب ، الحكايات العربية ، وما شاكل هذا من المفاهيم ، ومعنى ذلك أننا عندما نقول مفهوما جديدا ، فان هذا المفهوم الجديد نوظفه ليكون مفهوما جامعـا مـن جهـة ، وليكـون دقيقـا، وشـاملا مـن جهـة ثانيـة (٨٢)،إن المفهـوم الجامع يستوعب أشكالا متعددة من الممارسات ،والتجليات النصية ، ويغطى تسميات عديدة ألحقت بتلك الأشكال، وفي مختلف الحقب ،وذلك على اعتبار أن التسميات السابقة كانت محدودة، وضيقة عن الشمول ،أو كانت تحكمها رؤيات خاصة ، وهذا ما جعلها غير دقيقة عكس المفهوم الجامع ،انـه يرصـد الظـاهرة في كليتهـا ، ويسـعي إلى الإحاطـة بمختلـف حيثياتها، وملابساتها ، ويغدو تبعا لذلك قادرا على جعلنا ، في أطار توظيفه التوظيف المناسب ، نفهم الظاهرة بصورة أحسن ،وأوضح ، أما المفاهيم القديمة فإنها ، بسبب طبيعة تشكلها، وطريقة توظيفها ، تصبح مفهومة فهما خاصا ، وضيقا، كما أن دلالاتها تغدو محدودة ، ومكرورة ، بحيث لا تسهم في إضاءة الظاهرة ، ولا تعميق النظر إليها ، وهذا حال العديد من الاستعمالات التي يمكن أن نمثل لها في حينها (١٠٠٠) ، وإذا ما عرفنا السرد بأنه نقل الفعل القابل للحكي من الغياب إلى الحضور، وجعله قابلا للتداول ، سواء كان هذا الفعل ، واقعيا أو تخيليا ، وسواء تم التداول شفاها أو كتابة ، ونظرنا في تاريخ الإنسان العربي وموقعه الجغرافي منذ القدم بين حضارات مختلفة ، لظهر لنا فعلا أن الحضارة العربية لا يمكنها أن تقوم فقط على الشعر ، ولكن على السرد أيضا ، ونريد أن نغامر لنقول أنها قامت ، وبصورة اعم على السرد ، إن السرد ديوان آخر للعرب ، ولنتذكر الأسمار، والمجالس ، بل وهنا يمكن أن اجلي مبالغتي ، وأقول انه أهم وأضخم ديوان ، ولا سيما عندما نتبين أن جزءا أساسيا من الشعر العربي ينهض على دعائم سردية (١٩٨)، وسنبين ذلك من خلال المخطط السيميائي ينهض على دعائم سردية (١٩٨)، وسنبين ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتى :-





نظريا تراجعت نظرية الأنواع الأدبية كونها مدخلا للتصنيف، يتم اعتماده للفصل بين جنس أدبي ،وجنس آخر، ولكن على المستوي التطبيقي لم تزل بعد - في أدبنا العربي - قائمة، ولم يزل بعد البحث - نقديا - يسعى لتأصيل مفهوم النوع، والبحث عن السمات الفارقة بين جنس وآخر، فهل استطاعت الأعمال الأدبية العربية بحق إحداث هذا التماهي بين ما هو شعري ،وما هو نثري ؟ بمعنى اعتماد السرد بنية منظمة للنص شعريا كان أم نثريا ؟ وإذا كان الأدب بعامة أداته الأولى هي اللغة، فما الحدود الفاصلة بين لغة القص، ولغة الشعر ؟ وكيف تتحول البنى السردية لتنتقل من القص إلى الشعر، والعكس ؟ إن التطور الحقيقي الذي لحق لتنوع الأدبي بعامة سواء في أدبنا العربي، أو الغربي، يمكن رصده عبر مبدأ النوع الذي غدا هو المحور الذي تدور حوله الأعمال الأدبية، بمعني أنه لم يزل بعد التقسيم النوعي للأدب إلى رواية، وقصة، وشعر، ولكن لم تعد لم يزل بعد التقسيم النوعي للأدب إلى رواية، وقصة، وشعر، ولكن لم تعد

الأنواع الأخرى، وإنما هناك سمات مهيمنة عبر هذه الأنواع جميعا، ما فتئت تنتقل من نوع إلى آخر حتى غدت يصعب الفصل فيما إذا كانت تنتمي إلى النثر، أم إلى الشعر مثلا، وهنا لا يمكن البحث عن فرادة للنوع الأدبي، وإنما عن سمات مشتركة تنتمي إلى الأدبية، وليس إلى الشعر (١٨٠٠) فالمتعارف عليه - منذ أقدم عصور الأدب - أن الشعر، والقص جنسان أدبيان لكل منهما خصائصه ،وتقنياته التعبيرية، وأن للسرد خصوصية نثرية، ومن ثم كان السؤال: ما الأسباب التي دعت لتسرب تقنيات السرد داخل بناء القصيدة ؟ وهل استطاعت سردية الشعر أن تكسر حاجز أسلوبية الجنس الأدبي، والجنس التعبيري عموما، بخلق حوار الأجناس داخل عمل واحد ؟ وإن كان فإلى أي مدى استطاع المزج أن يبلغ مداه ؟ وإلى أي جنس يمكن أن ينتمى النص مع ما يحمله من الملامح المشتركة .

فمفهـوم الجـنس ،أو النـوع الأدبي في معنـاه الأصـل يـدل علـى الجـذر أو الفصيلة التي ينتمي إليها العمل الفني، وإن كان المصطلح قلقا في ذاته، دائم التغير نظرا لاتساع محتواه، ومن هنا تأتي الصعوبة، فحتى بالنسبة لمجموعة الأعمال المعينة التي يتم إدراجها تحت نوع واحد، فإنها لا تسلم من التقسيم المستمر إلى أجناس فرعية أخرى متعددة ولعل نظرية الأنواع الأدبية لم تعـد تحتـل مكان الصـدارة الآن في الدراسـات الأدبيـة، فالتمييز بـين الأنواع لـم يعـد ذا أهميـة في كتابات معظم كتاب العصـر، والحدود بين النوع ،والنوع الآخر تعبر باستمرار، والأنواع تختلط ،أو تمتزج، والقديم منها يترك أو يحور، وتخلق أنواع جديدة، إلى حد ما صار المفهوم نفسـه موضع شك بتعبير رينيـه ويلك (٢٠)،ويبلغ هذا الأسـلوب ذروتـه في نصـوص الكاتـب ( عبـد الزهـرة عمـارة ) النثريـة، إذ يعبـر عـن التفاصـيل نصـوص الكاتـب ( عبـد الزهـرة عمـارة ) النثريـة، إذ يعبـر عـن التفاصـيل بإشـارات تكـاد تكـون ابـرز ملامح أسـلوبية القاص والـروائي المبـدع ،إلا أن

أسلوب التعويض في العمل الأدبي ، لابد لكي تتحقق النظرية الشعرية في لغة النص ، أن يقابله تعويض في عملية تلقي هذا النص ، إذ ليس يسيرا الخوض في رحلة البحث عن قوانين الأدبية في لغة القاص ،وما يكتنزها من غموض،وتعقيد فدخلنا إلى سرديات (عبد الزهرة عمارة ) لسهولة الولوج إلى عالمه النثري الذي يمتاز بالوضوح، والسهولة في اغلب الأحيان ، ولابد لنا من إعطاء سيرة مختصرة عن علم من الإعلام السرد في العراق على وجه العموم وفي مدينة العمارة على وجه الخصوص ، إذ ولد القاص ،والروائي عبد الزهرة عمارة عام ١٩٥١م في مدينة العمارة التابعة لمحافظة ميسان جنوب العراق ،أكمل دراسته الابتدائية والثانوية في مدينة العمارة ، التحق لإكمال دراسته الجامعية في كلية الهندسة التكنولوجية ( الجامعة التكنولوجية حاليا ) في بغداد وحصل على شهادة البكالوريوس في الهندسة الاليكترونية عام ١٩٥١-١٩٧٧، أصبح عضوا في نقابة المهندسين العراقية بدرجة مهندس استشارى .

أثاره الأدبية : -

أولا الروايات :-

- ۱- عاشقة من كنزا ربا عام ۱۹۷۹ مطبعة المعارف -بغداد ۰
  - ۲- غدا سأرحل عام ۱۹۸۰ مطبعة المعارف بغداد٠
  - ٣- كلاب في الظلام عام ٢٠١٠ مطبعة دجلة –بغداد ٠
- ٤- دماء في بحيرة الأسماك ٢٠١٠عام مطبعة دجلة بغداد ٠
  - ٥- الخدم في اجازة ٢٠١٠ دار أمارجي -العراق ٠
  - ٦- في انتظار القمر ٢٠١٩ دار امارجي العراق٠
    - ۷- فادية عام ۲۰۲۱ دار امارجي العراق٠

- ٨- والتقينا في بروكسل عام ٢٠٢٢ دار امارجي العراق ٠
   ثانيا المجاميع القصصية :-
- ١ الشمس تشرق في عيون النساء عام ١٩٧٩ مطبعة المعارف –بغداد
  - ٢- قطة في الطريق عام ١٩٨٧ مطبعة المعارف بغداد ٠
  - ٣- متى تخلع العمامة عام ٢٠١٢ مطبعة دجلة بغداد ٠
  - ٤- السكرتيرة والخريف عام ٢٠١٩ دار امارجي العراق ٠
     ثالثا الكتب المشتركة :-
    - ١- انطولوجيا الرواية العراقية في المهجر ٠
    - ٢- الموجز في الرواية العراقية المعاصرة ٠
    - ٣- انطولوجيا القصة القصيرة النسوية العراقية ٠
  - ٤- انطولوجيا القصة القصيرة جدا العراقية المعاصرة (ثلاثة اجزاء )٠
    - ٥- ضفاف الرافدين للقصة القصيرة العربية ٠
    - ٦- الجنائن المعلقة للقصة القصيرة العربية ٠
      - ۷- شهرزاد فی بغداد (سیر ونصوص ) ۰
        - ۸- شهریار فی بغداد سیر ونصوص ۰
      - ٩- بوابة عشتار للقصة القصيرة العربية ٠
    - ١٠- عطر السرد في بلاد الرافدين قصص قصيرة جدا٠
      - ١١- عطر السرد في بلاد الشام قصص قصيرة جدا ٠
        - ۱۲- (۱۵۰ أيقونة عربية قصص قصيرة جدا) ٠
          - رابعا الكتب العلمية :-
          - ۱- نظام الفيديو المنزلي٠
          - ٢- صيانة الأجهزة المنزلية ٠
        - ٣- الاسس الفنية في إصلاح التلفزيون الملون٠

- ٤- رحلة مع ويندوز ٩٨٠
- ٥- الطرق الحديثة في صيانة اللابتوب ٠
  - ٦- المهارة الفنية في إصلاح الموبايل٠
    - ٧- الجديد في صيانة الموبايل٠
      - خامسا نتاجه الثقافي:-
- ١- اصدر مجلة أمارجي للثقافة والأدب والفنون عام ٢٠١٧ وهي مجلة
   شهرية ورقية وكان رئيس تحريرها٠
- ۲- اصدر مجلة عروس الآداب وهي تعني بالقصة القصيرة جدا عام ٢٠٢٠
   وهي مجلة شهرية ورقية وكان رئيس تحريرها ٠
  - ٣- رئيس الرابطة العراقية للقصة القصيرة جدا في العراق٠ سادسا : أراء النقاد فيه :-
- 1- الأستاذ الدكتور مصطفى لطيف عارف أستاذ النقد الحديث في كلية التربية للعلوم الإنسانية / جامعة ذي قار:- تميز أسلوب القاص والروائي ( عبد الزهرة عمارة ) ، في روايته (كلاب في الظلام ) بأسلوب يحيل اليوم إلى فن اليوميات أكثر من فن السيرة ، فهو يوم ليس ككل الأيام ، أو هو احتدام الأيام في دورة زمان قياسية محددة ، تتصادم فيها أيام الدكتاتورية مع أيام الاحتلال ، وصباحات المنفى مع فجر العودة ، ساعات الإحباط بأوقات الأحلام، وخلاصته قوافل أحداث كابوسيه تمتد من الليل إلى الليل ، لكن ليل بغداد / العمارة ليس ضاجا بالحياة إلى هذا الحد٠
- ۲- د٠ مصطفى العارف: استطاع الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) من
   التعبير عن الزمن الداخلي من خلال ثنائية الحلم اليقظة ،فهو يعتمد
   على شخصية البطلة الفاعلة في أحداث رواية (فادية )٠

٣- د٠ مصطفى العارف يقول :- وهذا أسلوب جديد في الكتابة عند القاص المبدع (عبد الزهرة عمارة) في ادخال تقنية المشاهد السينمائية في مجموعته القصصية (الشمس تشرق في عيون النساء)، ويلجاء القاص إلى الطبقات الفقيرة في نصوصه القصصية،لأنه يؤمن أن الأدب هو صوت الفقراء،وهو المرآة التي تعكس همومهم،وأفراحهم،ومآسيهم،وطموحاتهم أما الأدب الذي لا يروى بصوت الفقراء فهو إما أدب دعائي،أو أدب البرج العاجى،الذي يترفع عن الخوض في مآسى الفقراء٠

3- الناقد والقاص العراقي الدكتور مصطفى العارف يقول: يكتب القاص (عبد الزهرة عمارة) قصصه بصدق،صدق الإحساس،وخفة الحلم،وكأنه يحصي خسارته التي هي خسارتنا،تراه ينصت لنبض الحياة رغبة بالكتابة،لنزعة إنسانية بداخله،نزعة مفرطة في الصدق، قصصه تعلن رصد تعارضات حادة تشكل الواقع العراقي في مشهديه سينمائية، قصصه تعلن امتدادها الزمني نهاية الثمانينيات،وصولا إلى بداية الألفية الجديدة بوصفها أي قصصه الخيط الدقيق الذي يربط بين الواقع ،والخيال ،بين الحياة نفسها ،والحلم، قصصه تجمع للمختلف،وللحالات المتناقضة،وتجسيد لماهية الوجود الإنساني بأصالته،وجدته،وهشاشته، قصصه حافلة بالمشاعر الإنسانية بطعم عذب يشبه مرارة الواقع،واقعنا العراقي،واختلالا تم،عبر لغة ترصد حياتنا العراقية بحروبها،وحصاراتها،واحتلالها،لغة ترصد حياتنا العراقية بحروبها،وحصاراتها،واحتلالها،لغة ترصد حياتنا العراقية واقفة في المهب من اجل

ه- يقول الدكتور مصطفى العارف: ولعل رواية (غدا سأرحل) للروائي المبدع (عبد الزهرة عمارة) هي أبلغ ردِّ على هذا التساؤل لأنها تُعَدُّ الشَّكْلَ الأكثر توثيقاً للفضاء الزماني، والمكاني، والأكثر ضماناً لعمق هذا

الفضاء ،واستمراره على مر الزمان، بل يمكننا القول عموماً إن للرواية قيماً أدبية ،وفكرية تحوّل التاريخ الذاتي إلى أفق للكتابة يتحدى مجال البوح والاعتراف حين يحوّل ممارسة الكتابة ذاتها إلى وعي مكمّل لإدراك العالم المحيط بالروائي خلال مختلف مراحل العمر٠

1- يقول الدكتور مصطفى العارف: - تميزت المجموعة القصصية (قطة في الطريق) بالسهولة، والبساطة، والوضوح، وعندما نعود إلى العنوان يتألف من مقطعين الأول (قطة) الرمز الذي تناوله القاص عبد الزهرة عمارة، والثاني (في الطريق) الذي بينه القاص من خلال المقطع الثاني الذي دل على الضياع أيضا في كل زمان، ومكان، ويتوسط المقطعين اسم القاص (عبد الزهرة عمارة) ٠

٧- يقول الأستاذ الدكتور مصطفى لطيف عارف :- ولكون الروائي (عبد الزهرة عمارة) يميل إلى وضع اسمه فوق العنوان أعلى الغلاف، وبشكل بارز كونه يشكل وجها من وجوه الاعلان والترويج، وإشارة إلى اهمية رواية بارز كونه يشكل وجها من وجوه الاعلان والترويج، وإشارة إلى اهمية رواية مصن ( والتقينا في بروكسل )، وكذلك ليلفت انظار القراء بسهولة ممن يستهوون اقتناء روايته خصوصا، و بهذا التخطيط الإحاطي يتفحص المختبر السيميائي كيفية صناعة المعنى وتمثيل الواقع النصي، فلم يكن ذلك ليخلو من دلالة أو جمالية معينة؛ لأن وضع الاسم في أعلى الصفحة يختلف عن وضعه في اسفلها فكلاهما يعطي الانطباع الخاص به، ووجود يختلف عن وضعه في اسفلها فكلاهما يعطي الانطباع الخاص به، ووجود على المقدرة الفذة من قبل الروائي ( عبدالزهرة عمارة ) في التفنن بصياغة على المقدرة الفذة من قبل الروائي ( عبدالزهرة عمارة ) في التفنن بصياغة مؤلفاته، وسيطرته على مكامن الابداعات فيها، فضلا عن كونه مجددا في ما ورد في بعض منها وليس مقلدا ورواية ( والتقينا في بروكسل ) •

٨- يقول الناقد الاكاديمي الدكتور مصطفى العارف: ما يميز رواية ( الخدم في اجازة ) للـروائي المبـدع ( عبـد الزهـرة عمـارة ) بـدأت فيهـا مـن النهايـة للحديث عن بطلة الرواية ( سفانة) الفتاة الريفية المظلومة والمضطهدة ،حتى وصلت بداية الرواية ،وقد تحققت تقنية المونتاج السينمائي ، عن طريـق عـرض سـيناريو الأحـداث التـى جـرت ، وتقطيـع المشـاهد بحسـب الشخصيات الرئيسة المذكورة في الرواية ، وحركة الكاميرا أفقيا وعموديا ، وتميزت أيضا بالبناء الروائي النادر في زمننا الحالي ،لم يكتب بهذه الطريقة إلا القليـل مـن الـروائيين الكبـار أمثـال جبـرا إبـراهيم جبـرا ، وغائـب طعمـه فرمان وغيرهما ، وجاءت بحبكة لا تعرف الرخاوة من حيث تناول الأحداث ٩- الأستاذ الدكتور مصطفى لطيف عارف أستاذ السرديات كاتب وناقد يقول :- واهم ما يميز الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) في روايته ( عاشقة من كنزاربا ) اعتمده على تقنية الفلاش باك من خلال استرجاع ذاكرته للإحداث السياسية، والاجتماعية التي عاشها في الستينيات وما بعدها ، وممارسة النقد اللاذع للمحتلين، وأصحاب الدين المزيف ، فضلا عن تشتت الرواية لتعطى صورة واضحة ،وواقعية عن تشتت البلد ، والصراعات الطائفية فيه ، أكد على بعض الشخصيات المحورية الساردة للأحداث٠

10- ونلحظ اللغة السردية هنا في رواية ( دماء في بحيرة الاسماك ) تختلف عن اللغة السردية عند الروائي ( عبد الزهرة عمارة )، فهي هنا بسيطة ، منتبهة ، حالمة أحيانا ،وخالية مما يعتري السرد من ترميز ، وإيحاءات ، ويبدو لي أن الروائي أراد أن يكتب شيئا خارج السرد التقليدي ، وربما أراد الخروج من كل الأشكال ، والتقنيات التي ألفى الكتابة بها ،وأرد للغته أن تظل عارية تماما لتعكس بكل دقة،وحرفية ،

٢- الأستاذ طالب عمران المعموري كاتب وناقد ( رواية عاشقة من كنزا
 ربا)

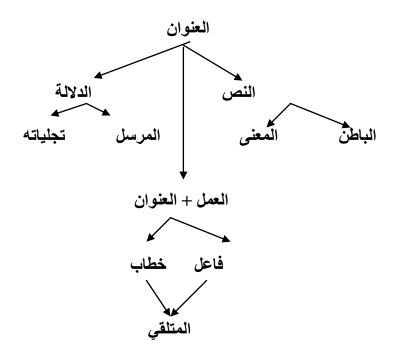
امتلاك الروائي عبد الزهرة عمارة قابلية سرد الأحداث في أسلوب تعبير (مذكرات) والتي تعد بمثابة توثيق وشهادة لمرحلة تاريخية مهمة من تاريخ العراق،يتسم السرد بالتماسك وانتفاء الترتيبية الزمنية وضبط الأحداث، إن براعة الكاتب تجلت في قدرته على خلق الشخصية الساردة (الأنثى) وهذه تحسب له إمكانية الكتابة في غير جنسه وفي مرحلة عمرية مختلفة ، أن الروائي له مخزون ومورث ثقافي وظفه في نصوصه استطاع ان يستحوذ على مشاعر القارئ وان هناك شعورا وإحساسا قويا يربط الكاتب بمحيطه،

٣- م.م محمد كتوب المياحي كاتب وناقد :- تكمن قدرة الكاتب عبد الزهرة
 عمارة الإبداعية في تمظهر ما يعرف ب(نظرية الفن من اجل المجتمع
 ( الشمس تشرق في عيون النساء ) ·

## ١- فضاء السيميوطيقية في رواية ( فادية)٠

١- عتبة العنوان :- العنوان نص لغوى يحتل مكان الصدارة من العمل الأدبي ، ويتربع على عرشه ، بل انه تاج العمل في مملكة النص ، وهو بعد ذلك مؤشر يدل على ما بعده ويفتح الطريق إليه مضيئا دهاليز النص المتن ومبينا جوانبه الغامضة من جميع الجهات (٨٧)،ولما كانت اللغة نظاما نظاما من العلامات فان العنوان لا يخرج عن هذا المنحى في كونه علامة تـدل علـى الـنص ، أو تـوحي إليـه مـن خـلال تحليـل هـذه العلامـة اللغـة واستكشاف بنيتها الدلاليـة(٨٨)،إن تحديـد الـنص والكشـف عـن مخبوءاتـه يندرج ضمن فعالية العنوان ، وهو يفعل فعله في النصوص ، بل انه يعد مفتاحا إجرائيا للـدخول إلى عالم النص ، مفتاح لما استغلق من هذه النصوص ، يمكن للمتلقى أن يدخل إلى هذا العالم من الصور ، والأصوات ، وقد درج النقاد في كتاباتهم النقدية وهم يتناولون موضوع العنوان على عده بمثابة الرأس من الجسد ،ويعد العنوان الركيزة الأساسية لمعرفة النص والدلالة عليه ، ومثلما نسمى الأشخاص فان العنوان يعنى الاسم للكتاب ،فالعنوان للكتاب كالاسم للشيء ، به يعرف وبفضله يتداول ، يشار به إليه ويدل به عليه (٨٩)،والعنوان بما يحمله من قصدية فاعلة لكشف الباطن بفعل أرادة ملزمة للبداية وإحراج المعنى ،لذا فان العنوان يكون صلة قائمة بين مقاصد المرسل وتجلياتها الدلالية في العمل (٩٠)،إن علاقة العمل بالعنوان علاقة فاعلية تتكئ على منطق الضبط ، تلك العلاقة أنما نكتشفها من الترابط بين المرسل بمراسلته ( العمل + العنوان ) فهو فاعـل هـذا ، وفاعـل ذاك (٩١) ،ونحـن نعـد العنـوان خطابـا سـيميائيا فكريـا ،

يحمل مقاصد شتى ، لان الاتجاه المرسوم للفاعلية المستحضرة يعتمد على قصدية المرسل ، فالعنوان خطاب يعرف من خلال العمل الذي يتوجه به إلى المتلقي ،ذلك ممكن من خلال سياق الفعل الإبداعي ، وقد تضيع على المتلقي آليات التعامل مع العمل إذا ما توهم فضاءات أخرى من العلامات لا يمكن أن تكون فاعلة،بل أن هناك ترابطا وتزامنا جدليين بين العنوان والنص في علاقة المحايثة ، والعنوان مفتاح الشفرة والخطاب ، ونلحظ ذلك من خلال المخطط السيمائي الآتي :-



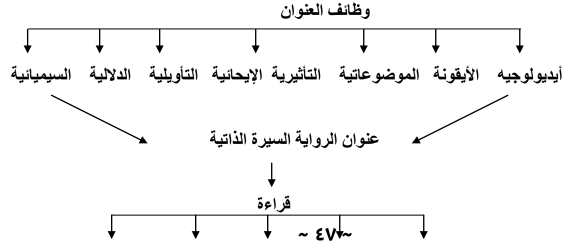
وعد العنوان من أهم عناصر النص الموازي وملحقاته الداخلية؛ نظرا لكونه مدخلا أساسيا في قراءة الإبداع الأدبي، والتخييلي بصفة عامة، والروائي بصفة خاصة، ومن المعلوم كذلك أن العنوان هو عتبة النص وبدايته، وإشارته الأولى، وهو العلامة التي تطبع الكتاب أو النص، وتسميه، وتميزه عن غيره، وهو كذلك من العناصر المجاورة والمحيطة بالنص الرئيس إلى جانب الحواشي، والهوامش، والمقدمات والمقتبسات والأدلة الأيقونية (۹۲)، لقد أهمل العنوان كثيرا سواء من قبل الدارسين العرب أم

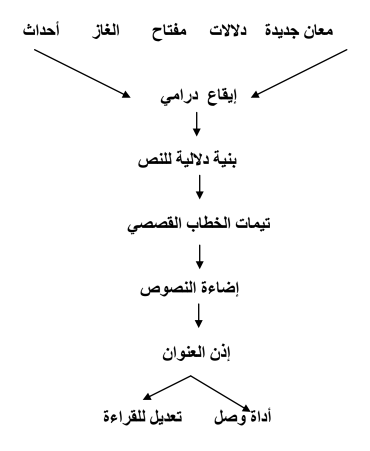
الغـربيين قـديما وحـديثا،لأنهم عـدوا العنـوان هامشـا لاقيمـة لـه، وملفوظـا لغويا لايقدم شيئا إلى تحليل النص الأدبى؛ لـذلك تجـاوزوه إلى النص كمـا تجاوزوا باقي العتبات الأخرى التي تحيط بالنص ، ولكن ليس العنوان الذي يتقدم النص ويفتتح مسيرة نموه يقول على جعفر العلاق مجرد اسم يدل على العمل الأدبي يحدد هويته، ويكرس انتماءه لأب ما، لقد صار أبعد من ذلك بكثير وأوضحت علاقته بالنص بالغة التعقيد، إنه مدخل إلى عمارة النص، وإضاءة بارعة وغامضة لأبهائه، وممراته المتشابكة لقد أخذ العنوان يتمرد على إهماله فترات طويلة، وينهض ثانية من رماده الذي حجبه عن فاعليته، وأقصاه إلى ليـل مـن النسـيان، ولـم يلتفـت إلى وظيفـة العنـوان إلا مؤخرا(٩٣) ، وعلى الرغم من هذا الإهمال فقد التفت إليه بعض الدارسين في في الثقافتين العربيـة، والأجنبيـة قـديما وحـديثا، وتنبـه عليـه البـاحثون في مجال السيميوطيقا، وعلم السرد ،والمنطق، وأشاروا إلى مضمونه الإجمالي في الأدب، والسينما ،والإشهار نظرا لوظائفه المرجعية، واللغوية، والتأثيرية والأيقونية، وحرصوا على تمييزه في دراسات معمقة بشرت بعلم جديد ذي اسـتقلالية تامـة، ألا وهـو علـم العنـوان (TITROLOGIE) الـذي أسـهم في صیاغته وتأسیسه باحثون غربیون معاصرون منهم: جیرار جنیتو، هنری متران،ولوسیان گولـدمان ،وشـارل گریفـل ،وروجـر روفـر، ولیوهویـك الـذی يعـرف العنـوان بكونـه مجموعـة مـن الـدلائل اللسـانية ، يمكنها أن تثبـت في بداية النص من أجل تعيينه ،والإشارة إلى مضمونه الإجمالي ومن أجل جذب الجمهور المقصود(٩٤)،هذا وقد نادى لوسيان گولدمان الدارسين ،والباحثين الغربيين إلى الاهتمام بالعتبات بصفة عامة، والعنوان بصفة خاصة، وأكد في قراءته السوسيولوجية للرواية الفرنسية الجديدة مدى قلة النقاد الذين تعرضوا إلى مسألة بسيطة مثل العنوان في رواية الرائي الذي

يشير مع ذلك بوضوح إلى مضمون الكتاب، ليتفحصوه بما يستحق من عناية(٩٥) ، وتعد دراسة العتبات لجيرار جنيت أهم دراسة علمية ممنهجة في مقاربة العتبات بصفة عامة ،والعنوان بصفة خاصة؛ لأنها تسترشد بعلم السرد، والمقاربة النصية في شكل أسئلة ومسائل، وتفرض عنده نوعا من التحليل(٩٦)، ويبقى ليو هويك المؤسس الفعلى لعلم العنوان ؛ لأنه قام بدراسة العنونة من منظور مفتوح يستند إلى العمق المنهجي ،والاطلاع الكبير على اللسانيات ونتائج السيميوطيقا ،وتاريخ الكتاب والكتابة، فقد رصد العنونـة رصـدا سـيميوطيقيا مـن خـلال التركيـز علـى بناهـا ،ودلالاتهـا ،ووظائفها ، كما أن النقد الروائي العربي لم يول العنوان أهمية تذكر، بل ظل يمر عليه مر الكرام، لكن الآن بدأ الاهتمام بعتبات النص وصار يندرج ضمن سياق نظري، وتحليلي عام يعتني بإبراز ما للعتبات من وظيفة في فهم خصوصية النص، وتحديد جانب أساس من مقاصده الدلالية، وهو اهتمام أضحى في الوقت الراهن مصدرا لصياغة أسئلة دقيقة تعيد الاعتبار لهذه المحافل النصية المتنوعة الأنساق وقوفا عندما يميزها ،ويعين طرائق اشـتغالها؟(٩٧)، ومـن أهـم الدراسـات العربيـة التـى انصـبت علـى دراسـة العنوان تعريفا وتأريخا ،وتحليلا، وتصنيفا نذكر ما أنجزه الباحثون المغاربة الذين كانوا سباقين إلى تعريف القارئ العربي بكيفية الاشتغال على العنوان تنظيرا وتطبيقا، إن العنوان عبارة عن علامة لسانية وسيميولوجية غالبًا ماتكون في بداية النص، لها وظيفة تعيينية ومدلولية، ووظيفة تأشيرية أثناء تلقى النص ،والتلذذ به تقبلا وتفاعلا، يقول الباحث المغربي إدريس الناقوري مؤكدا الوظيفة الإشهارية ،والقانونية للعنوان تتجاوز دلالة العنـوان دلالاتـه الفنيـة ،والجماليـة لتنـدرج في إطـار العلاقـة التبادليـة الاقتصادية، والتجارية تحديدا؛ وذلك لأن الكتاب لايعدو كونه من الناحية

الاقتصادية منتوجا تجاريا يفترض فيه أن تكون له علاقة مميزة، وبهذه العلامة بالضبط يحول العنوان المنتوج الأدبي أو الفني إلى سلعة قابلة للتداول، هذا فضلا عن كونه وثيقة قانونية ،وسندا شرعيا يثبت ملكية الكتاب أو النص، وانتماءه لصاحبه ولجنس معين من أجناس الأدب أو الفن (٩٨).

كما اثبت الدراسات النقدية الحديثة ،والمعاصرة أن للعنوان وظائف أخرى تتمثل في الوظائف التالية:- (الوظيفة الإيديولوجية، ووظيفة التسمية، ووظيفة التعيين، و الوظيفة الأيقونية/ البصرية، و الوظيفة الموضوعاتية، والوظيفة التأثيرية ، والوظيفة الإيحائية، ووظيفة الاتساق والانسجام، والوظيفة التأثيرية، والوظيفة الدلالية أو المدلولية، والوظيفة اللسانية والسيميائية) ، إن العنوان هو الذي يوجه قراءة رواية السيرة ، ويغتني بدوره بمعان جديدة بمقدار ما تتوضح دلالات الرواية السيرة فهو المفتاح الذي به تحل ألغاز الأحداث ،وإيقاع نسقها الدرامي، وتوترها السردي، علاوة على مدى أهميته في استخلاص البنية الدلالية للنص، وتحديد تيمات الخطاب القصصي، وإضاءة النصوص بها، إن العنوان كما كتب كلود دوشيه عنصر من النص الكلي الذي يستبقه ويستذكره في آن، كتب كلود دوشيه عنصر من النص الكلي الذي يستبقه ويستذكره في آن، وتعديل للقراءة (۱۹۹۰)، وسوف نبين ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي :-

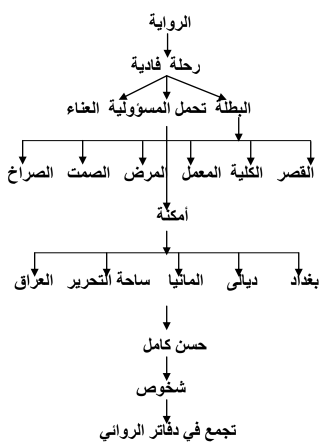




إن العنوان في الحقيقة مرآة مصغرة لكل ذلك النسيج النصي ،واسم فارغ (١٠٠٠)، وهذا يعني أنه علامة ضمن علامات أوسع هي التي تشكل قوام العمل الفني بعده نظاما، ونسقا يقتضي أن يعالج معالجة منهجية أساسها أن دلالة أية علامة مرتبطة ارتباطا بنائيا لاتراكميا بدلالات أخرى، ومن ثم فإن العنوان قد يجسد المدخل النظري إلى العالم الذي يسميه، ولكنه لايخلقه إذ إن العلاقة بين الطرفين قد لاتكون مباشرة كما هو الشأن في الآثار الفنية التي يحيل فيها العنوان على النص، والنص على العنوان ألأسطورة ،ومعظم حكايات ألف ليلة وليلة،والرواية الموسومة بالواقعية على نحو مباشر، وفي هذا الحال فإن العنوان يتحول من كونه علامة لسانية أو مجموعة علامات لسانية تشير إلى المحتوى العام للنص إلى كونه لعبة فنية وحوارية بين التحدد واللاتحدد، بين المرجعية المحددة وبين الدلالات

المتعـددة وذلـك في حركـة دائبـة بـين نصـين متفـاعلين في زمـن القراءة (١٠١٠)، وقد جسد ذلك الروائي (عبد الزهرة عمارة) في روايته (فادية) ، إذ يحلل عنوان الرواية بطريقة الرواية السيرة الذاتية ، فنراه يقول : خلف احدي زوايا تلك النوافذ المضيئة من القصر الكبير الفاخر المطل على شـاطئ دجلـة كانـت تقـف فاديـة ابنـة الثالثـة والعشـرين ربيعـا تمتلـك شخصية قوية ونظرة ثاقبة للأمور كانت فارعة القد بيضاء البشرة رشيقة القوام متوردة الخدين (١٠٢)

ونجد ذلك متجسدا من خلال المخطط السيميائي الآتي :-

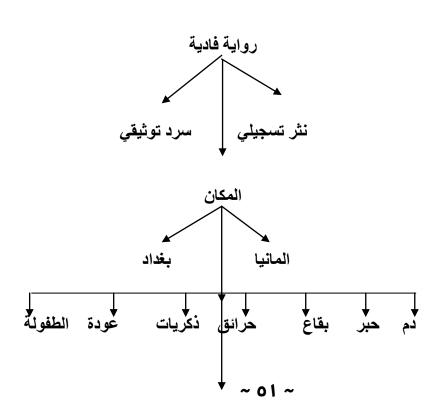


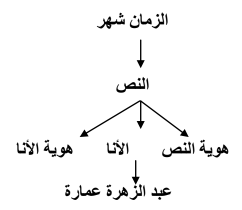
وعنوان رواية (فادية) للروائي (عبد الزهرة عمارة) يشتمل على علامات سيميائية متعددة تفضي إلى دلالات خارجية تكشف عنها بنيتها السطحية التي تحيل على البنيات العميقة التي تتمثل بالعالم الدلالي الذي يحيل عليه الروائي المبدع، ويكشف النص عن فضائيين دلاليين مهمين أولهما

يحيل على الفضاء الزماني فادية، والآخر يحيل على الفضاء المكاني ،المرأة ، وبين الفضاء الأول ، والثاني يتوسط اسم الإشارة هذه ، ليربط بين العالمين ربطا مبهما ، ومن هنا يبدأ الفضول يتسلل إلى المتلقي فادية التي تركها الروائي نكرة قد فعلت فعلها في المتلقي ، إذ أحالتها على كل جنس فضاء زماني متسع الآفاق ، يحيل على أيام طويلة من العناء والقاء وتحمل المسؤولية ،إن رواية (فادية) عنوان يقع ضمن مايعرف بالسهل الممتنع إذا ما قراناه قراءة سطحية عابرة تكتفي بالنظر إليه نظرة جانبية ، على أن النظرة المحايثة العميقة ربما تكشف لنا عما دفنه فيه مبدعه من أشارات، وعلامات دالة ٠

وانطلاقا من كل هذا قد يكون بالإمكان تتبع عمل العنوان في النص والشروع في نمذجة تصنيفية للعناوين وفقا لعلاقاتها بشرح الروائي بالذات عن طريق الاختزال إلى الحد الأقصى، فإما أن الرواية السيرة الذاتية تعبر عن عنوانها تشبعه، وتفك رموزه، وتمحوه، وإما أنها تعيد إدماجه في جماع النص ،وتبلبل السنن الدعائي عن طريق التشديد على الوظيفة الشعرية الكامنة للعنوان، محولة المعلومة، والعلامة إلى قيمة والخبر إلى إيحاء (١٠٠٠)، إن العنوان الذي يلتصق به العمل الروائي قد يكون صورة كلية تحدد هوية الإبداع،وتيمته العامة، وتجمع شذراته في بنية مقولاتية تعتمد الاستعارة أوالترميز، وهذه الصورة العنوانية قد تكون فضائية يتقاطع فيها المرجع مع المجاز، فمثلا عنوان رواية زقاق المدق عند نجيب محفوظ قد يعني الحارة الضيقة من حارات القاهرة القديمة كما يعني سكانها من البشر خلال الحرب العالمية الثانية، لكن امتداد ظل هذا الزقاق كمكان، وقيامه بدور المركز في الحركة القصصية ،وتحديد مصائر من يسكنه جعله يقوم بدور البطولة الفعلية في القصة ،ويفرض نفسه على عنوانها ،ويبلور رؤية بدور البطولة الفعلية في القصة ،ويفرض نفسه على عنوانها ،ويبلور رؤية بيدور البطولة الفعلية في القصة ،ويفرض نفسه على عنوانها ،ويبلور رؤية بدور البطولة الفعلية في القصة ،ويفرض نفسه على عنوانها ،ويبلور رؤية

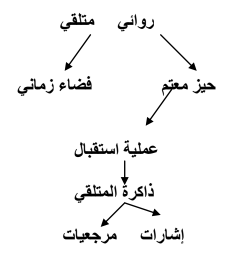
المؤلف لعالمه (١٠٠١) ومن هنا فالعنوان عبارة عن صيغة مطلقة للرواية ،وكليتها الفنية والمجازية، إنه لايتم إلا بجمع الصور المشتتة ،وتجميعها من جديد في بؤرة لموضوعات عامة تصف العمل الأدبي، وتسمه بالتواتر، والتكرار والتوارد، إذن، فهو الكلية الدلالية أو الصورة الأساسية أو الصورة المتكاملة التي يستحضرها المتلقي أثناء التلذذ ،والتفاعل مع جمالية النص الروائي ومسافاته ، فالصورة العنوانية قد تندرج ضمن علاقات بلاغية قائمة على المشابهة ،أو المجاورة، أو الرؤيا، فيتجاوز العنوان مجازيا مع دلالات الفضاء النصي للغلاف وتنصهر الصورة العنوانية اللغوية في الصورة المكانية لونا ورمزا (١٠٠١)، ونلحظ ذلك عند الروائي (عبد الزهرة عمارة) ، فنراه يقول :- وفي المانيا كانت فادية في تحسن مستمر بعد تشخيص سبب المرض الذي بقي طي الكتمان في ذهن عمها أبو جلال فقط لمعرفة القائم بهذا الفعل الإجرامي وبقيت أكثر من شهر في فقط المستشفى وتعافت جيدا وعادت إلى بغداد (٢٠٠١) ،ولتوضيح ذلك على وفق المخطط السيميائي الآتي :-



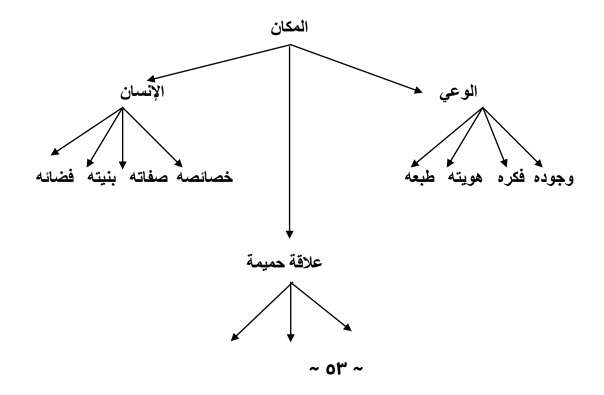


أنها روايـة (فاديـة )،ولا يعـرف المتلقـي ماهيـة عنـوان الروايـة إذ يضـعه الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) أمام حيز معتم من الفضاء الزماني ، ولهذه العتمة دورها الايجابي في عملية الاستقبال ، إذ ستغري القارئ بالإسراع إلى قراءة الرواية ، والتأكد من هذا العنوان المفردة ، والكشف عن ماهيته ، أما المرأة فهي تحيل على منظومة مرجعية كاملة في ذاكرة المتلقى ، أنها تختزن كما هائلا من الإشارات ، والمرجعيات التي يحيل عليها اسمها ، (فادية ) العنوان ، والبطلة إن الناظر إلى عنوان الرواية تتقاسمه دلالتان سطحية مكشوفة تؤدى وظيفة تفسيرية وصفية ، وأخرى تأويلية إيحائية غير مكشوفة تتصل بعمق الدلالة المطلوبة ، وتنأى عن السطحية الساذجة ،وعلى الثانية المعول، فالعنوان (فادية) يحيل سطحيا على البطلة (فادية) أنتجها الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) ،لكن الدلالة العميقة تشير إلى مـؤثرات زمكانيـة تنثـال منهـا دلالات متعـددة ، فاديـة معـادل موضـوعي للذات إذ هو مكون شخصى بحت ،ومن هنا تحيل دلالة كل فادية البطلة على موقف شخصى حصل ذات يوم في مكان معين ،وزمان معين ، ونلحظ ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي :-

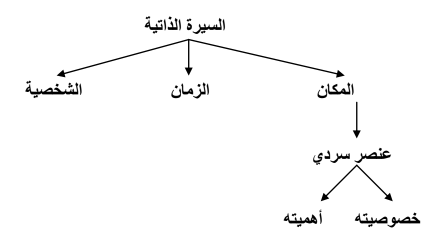




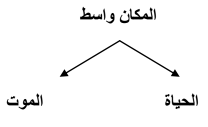
٢- عتبة المكان: تبدو علاقة الإنسان بالمكان علاقة تأثيرية تسير باتجاهين، إذ يسهم المكان في تشكيل وعي الإنسان بوجوده، ويطبع فكره وهويته ،وقبل ذلك كله فيزيولوجيته بطابعه، فيما يسهم الإنسان في إضفاء خصائص إنسانيته على المكان بتبديل صفاته، وبنيته، وأنسنة فضائه، وهذه العلاقة التأثيرية المتبادلة تتحول بفعل التعود على مر الزمن إلى علاقة حميمية، يترك هدمها أو قمعها آثاراً كارثية على الطرفين ، ونلحظ ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي:-

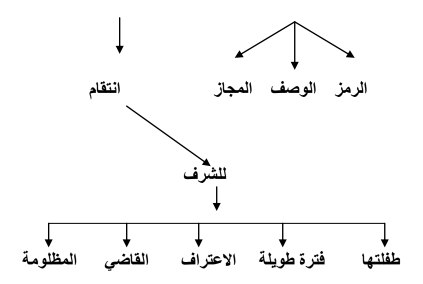


يتكئ الانشغال بالمكان على كون السيرة الذاتية فناً زمكانياً يقف خارج القسمة التقليدية للفنون إلى فنون زمنية وأخرى مكانية، وهو بذلك يعكس تفرداً للنوع بقدر ما يعلن تقويضاً للتقسيم ذاته(١٠٧) ، وبقدر ما نسعى إلى تقديم المكان في السيرة الذاتية على أنه عنصر سردي يتمتع بخصوصية، وأهمية، نؤكد أن هذا العنصر لا يمكن النظر إليه من منطلق عزله عن بقية العناصـر السـردية الأخـري الـزمن، الشخصـية، ولا سـيما عنصـر الـزمن، إذ يستحيل وجـود مكـان أرضـي، أو غيـر أرضـي لا يتضـمن كميـة مـن الـزمن وجـدت بوجـوده، واسـتمرت باسـتمراره<sup>(۱۰۸)</sup>، كمـا أن المكـان لا تتجلـى أبـرز صفاته الجمالية إلا من خلال الزمان ،والإنسان (١٠٩)، وباعتبار أن الشخصية تعـد عنصـراً رئيسـاً مـن عناصـر السـرد، وتـرتبط أهميتــها بوجـود العمـل السردي نفسه، ولاسيما في السيرة الـذاتية المبنية على النمط التقليدي، وإذا كان المكان يتخذ دلالته التاريخية، والسياسية والاجتماعية من خلال الأفعال ،وتشابك العلاقات، فإنه يتخذ قيمته الحقيقية من خلال علاقته بالشخصية عامة (١١٠) ، ونجد ذلك واضحا من خلال المخطط السيميائي الآتي :-

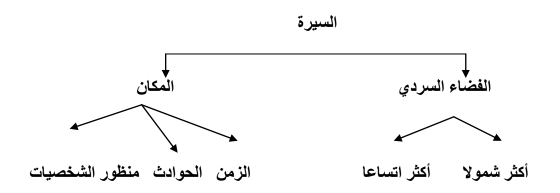


ويعــرف المكــان بأنــه: الحيــز مــن الفضــاء الــذي تقــدم فيهــا الوقــائع، والمواقف، الذي تحدث فيه اللحظة السردية، في الــنص السردي مصطلح الفضاء الجغرافي، باعتبار أن المؤلف يورد عدداً لا بأس فيه من الإشارات الجغرافيـة التـى تشـكل تصـوراً يمكّـن مخيلـة المتلقـى مـن التحليـق ،والوصــول إلى مخطــط منهجــى للأمكنــة، والتعــرف علــى خصائصــها وصفاتها(۱۱۱) ، ومن المهم أن نشير إلى أنه من الممكن أن يتم السرد بدون الإشارة إلى مكان الأحـداث المرويـة، ومكـان اللحظـة السـردى ،أو العلاقـة بينهم، إلا أن المكـان في حـال التأكيـد عليـه يمكـن أن يلعـب دوراً مهمـاً في السرد، وأن السمات ،أو الوصلات بين الأماكن يمكن أن تكون مهمة ،وتؤدي وظيفة موضوعية ،وبنيوية كوسيلة للتشخيص، ولا سيما في نصوص السيرة الذاتية، إذ يلعب المكان دوراً مهماً ،ومحورياً في تكوين مرجعيات الذات التي تحكي تجربتها،فضلا عن دوره في جعل أحداث النص، ومواقفه ووقائعه ممكنة الحدوث، وتشى بواقعيته، و قربه من المعقول(١١٢٠)، وقد تجسد المكان بشكل واضح عند الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) وهو يروى السيرة الذاتية المكانية فنراه يقول :- كنت حامل وهربت إلى صديقتي في مدينة واسط وهناك ولدت طفلة وبقيت فترة غائبة عن الأنظار واشتغلت حتى اربى ابنتى وحين كبرت ودخلت كلية القانون رجعت إلى شقتى في بغداد الجديدة لا كون قريبة من تعليم ابنتى وفي نفس الوقت قررت أن انتقم لشرفي شيء لا يصدق والله هذا ما حصل صدقوني أنا القاتلـة(١١٣٠)، ونجد ذلك مجسدا في المخطط السيميائي الآتي :-





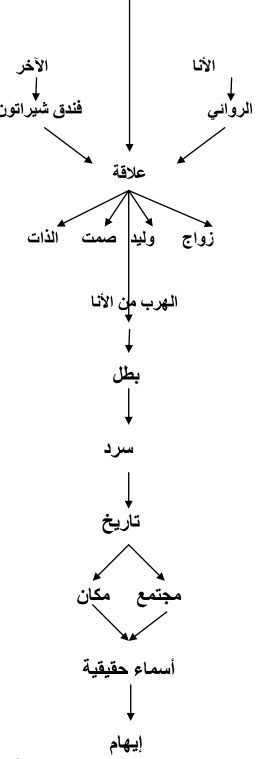
إن أهمية دراسة المكان في السيرة الذاتية تنبع من ضرورة الوصول إلى تحديد طبيعة الفضاء السردي فيها، لأن الفضاء أكثر شمولاً، واتساعاً من المكان، فهو أمكنة الرواية كلها، فضلا عن علاقاتها بالزمن ،والحوادث ومنظور الشخصيات٠



ولو تأملنا طبيعة المكان في السيرة الذاتية بمعزل عن أساليب تقديمه، لوصلنا إلى نتيجة تؤكد أنه ليس مجرد ديكور للحدث وحسب، ولا بعداً كنائيّاً للحدث، أو الشخصية، أوالبيئة، على نحو ما كان سائداً في الروايات التقليدية، بل بوسعنا التأكيد أن المكان أصبح يشكل رموزه التي تعيد تشكيل أدبية النص ،والرؤية فيه، وهذه الرموز ستؤسس ولاشك بنى

جمالية خاصة بجنس السيرة الذاتية، مما يجعل المكان في هذا الجنس الأدبي رمـزاً لحيـاة البشـر، يجسـد الغربـة ،والملـل، والضـيق ،والمفارقــة، والعبور المؤقت، ويؤثر على مفهوم الزمن، فيعكس اضطرابه بين الديمومة ،واليومي، بين السطحي والعميق، وبين الوهم والحقيقة (١١٤)، ففـي رواية ( فادية) من السيرة الذاتية للروائي ( عبد الزهرة عمارة ) نتلمس معالم أمكــنة عديدة متنوعة التفاصيل والأحوال ، مما يضعنا أمام نص يمثل رحلة في ثنايا المكان، كما يؤكد نفسه أهمية المكان بالنسبة له: لديه ارتباط كبير جدّا بالمكان، بقدّر ما يسمّى بجمالية المكان في القصة أو الرواية على الرغم من أنَّه صاحب مذهب كلاسيكي واقعيّ ،ولكنَّه مرتبط جدّاً بالأماكن، وأحياناً يكتب عندما يكون جالساً في مكان معيّن فنراه يقول:-و بعد أسبوع حصلت الموافقة وتزوج السيد الجوهري من صاحبة العيون الخضراء وفي فندق عشتار شيراتون كانت الليلة الموعودة بعد أن اقنع أم فاديـة بأنـه مسـافر إلى البصـرة لمـدة أسـبوع لقضـاء بعـض الأمـور تتعلـق بالشركة ومرت الشهور وكانت فرحته واسعة سمع خضراء وهي تقول له ولى العهد قادم (١١٥) ، إن المكان في نص (عبد الزهرة عمارة ) يفرض نفسه بطلاً قبل أي بطل آخر، في سرد يعادل في قيمته قيمة الوثيقة التاريخية التي تدون تاريخ مجتمع ومكان، وما ذكر أسماء الأماكن الحقيقية إلا تقنية استخدمها الروائي لتوفير أكبر قدر ممكن من الإيهام الذي يجعل المتلقى يؤمن بحقيقية النص، وأحداثه،وشخوصه، وبالتالي مضاعفة طاقة التأثير به ، وبحسب المخطط السيميائي الآتي :-

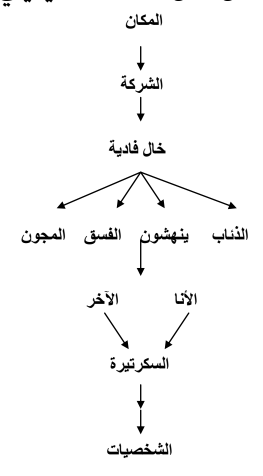


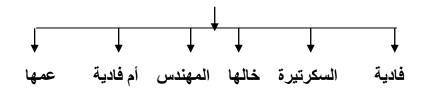


ولعل ولع (عبد الزهرة عمارة) بالأمكنة هو السبب، وأول ما نلحظه ذلك الحرص الشديد منه على تسمية الأمكنة، مما يشير بالتالي إلى حرصه على إضفاء بعد واقعي للمكان الذي تدور فيه الأحداث على أقل تقدير، وأول الأماكن التي تصادفنا في النص التالي هو حديث الروائي، عن (فادية) في وصف سيرة ذاتية رائعة تحس وكان لديه كاميرا للحديث عنها، ويعطينا معلومات إضافية عنها، وكأنه يفعل ذلك بقصد الدلالة على أنها مكان

إجباري يكتفي منه بالهرب من الخارج، ولذلك فهو لا يشعر فيها إلا بالعزلة التامة عن الناس،ويسرد الحديث عنها وكأنها حبيبة الروائي وتتحول هذه العزلة عنده إلى سجن يؤرقه كل تفصيل فيها، فنراه يقول :- وفي صباح يوم جديد قررت فادية أن تضع حدا لهذا العذاب بعد أن تأكدت من شعورها تجاه حسن وانه غير طامع في ثروته وانه وقف طيلة الفترة الماضية معها وكان سندا لها في نجاح الشركة وانه رجل نزيه وعفيف وأمين (١١٦) أما بغداد ، هذه المدينة التي أحبتها الساردة ( فادية ) إلى حد يأسها منها، لكنها لا تتقبل فكرة هجرها، فإنها تجسد المكان كبطل، بحاناتها، ودور السـينما فيهـا، ومقاهيهـا، وشـوارعها التـى تحولـت بيتـاً لقطـاع الطـرق واللصوص، وغيرهم من الشاذين والمهمشين والفقراء، وخسرت مجدها لأسباب كثيرة، منها السياسي ومنها الاجتماعي، والحياة ما زالت تدب في المدينة، لكن مجدها الذهبي ضاع، غادرتها ثروتها الذهبية لكن روحها باقية، لا أحد يتساءل كيف يمكن إنقاذها أسطورتها أقوى من تاريخها، امتيازها أنها لم تفقد كل روحها على الرغم من صدام الحضارات فيها، أسطروها بدون مهارة فميعوا ما تبقى لها من صلابة عراقتها وبفعل هذا التركيز على المكان في سيرتها الذاتية، أتيح للروائي ( عبد الزهرة عمارة ) إمكانية رسم لوحـة تعكـس عمـق الفاجعـة الاجتماعيـة التـى تخفيهـا المدينـة في علاقات طبقة المهمشين فيما بينهم من جهة، وبينهم وبين المكان والبيئة التي يعيشون فيها، وأتيح لـه أيضاً أن يشـكل شخصـيات نصـه الممزقـة ،والمتداعية نفسياً، وأخلاقياً بدلالة هذا المكان،وبهذا يسهم المكان بدلالاته في الكشف عن أبعاد الشخصيات، مثلما تكشف الشخصيات بدلالاتها بنية المكان ،وعلاقاته، فظهور الشخصيات ونمو الأحداث التي أسهمت فيها، هو ما ساعد على تشكيل البناء المكاني في الـنص(١١٧)،فنـراه يقـول :- وفي

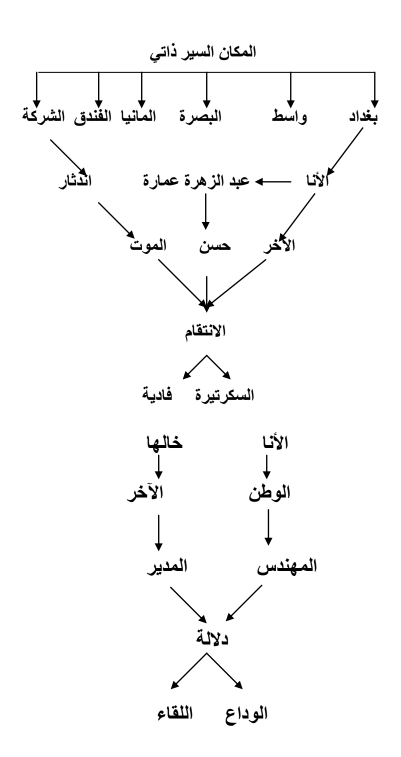
الساعة العاشرة والربع جاء خالها ودخل إليها كالثور الهائج قائلا لماذا لا تنهين خدمات المهندس أيضا ؟ إنهاء خدمات السكرتيرة أشعل النار في جسده واحتقن الدم في وجهه وتابع قائلا وكأنه يتحدى فادية أنت غير جديرة بإدارة الشركة تركتي الـذئاب ينهشون مال الشركة بالفسق والمجون والسرقة أنا لم اعد اهتم بقرارك القرار الأخير سيكون عند أمك أما أنت مجرد طفلة لا تحسن التصرف صرخت فادية بوجهه اخرج (١١٨٠) ولما كان للمكان حضوره المؤسس ،والبناء لعلاقات المجتمع بفعل تفاعل الإنسان مع محيطه الجغرافي وأشيائه، فإن للإنسان بالمقابل دوره في تشكيل القيم الخاصة بهذا المكان عبر مجموعة العلاقات، والسلوكيات الإنسانية التي تصبح فيما بعد رموزاً دلالية تشكل في مجموعها صفات الإنسانية التي تصبح فيما بعد رموزاً دلالية تشكل في مجموعها صفات للأمكنة، ويمكن تجسيد ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي:-





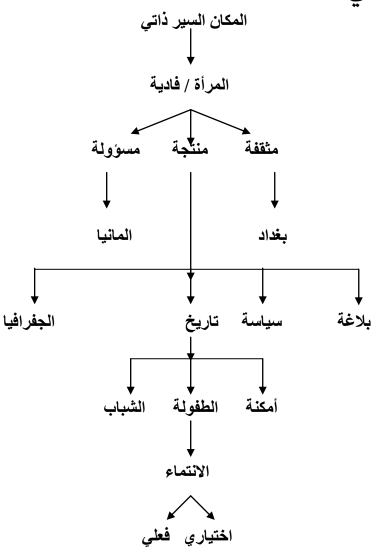
وبهذا المعنى يقول عبد الرحمن مجيد الربيعي في سيرته الذاتية أية حياة هي؟ سيرة البدايات كأن المدينة الحديثة جعلتنا نعيش في معازل، لا أحد منا يعرف حتى جاره إلا في حالات قليلة، وهذه الحالة نجدها في كل العواصم العربية، عشتها في بغداد، وأعيشها في تونس، كل امرئ لاهِ بنفسه ومشاغله، وقليلون منهم من يكلف نفسه عناء إلقاء تحية صباح أو مساء على وجه جاره، وكأن هذه التحية مفتاح لعلاقة هو في غنى عنها(١١٩)، وعلى الصعيد النفسى يبدو المكان في رواية ( فادية ) تشكيلاً ذاتياً تسهم استعادة ذكرياتها في ترميم ذاكرتها من جهة، وترميم ذاتها المتشظية في أمكنة كثيرة من جهة ثانية، وإذا كانت لحظة معرفتها بحقيقة السيرة قد شكلت دافعاً لكتابة سيرتها، فإنها قبل ذلك شكلت دافعاً لقيامها بزيارة مجموعة من الأمكنة أرادت منها أن ترمم ما تمزق من ذكرياتها عنها، ومن هنا نفهم قيامها بزيارة المدن التي أسهمت بتشكيل ذاتها في مرحلة الطفولة ، وزيارتها المدينة التي تلقت فيها أوّليّات العلوم التي جعلت منها مديرة شركة ،وفي هذا الجانب يقول ( عبد الزهرة عمارة ) موضحاً علاقة المكان به وبسيرتها الذاتية خارج المكان: إلى جانب اللغة كانت الجغرافية في مركز ذكرياتيه عن تلك السنوات الأولى، خصوصاً جغرافية الارتحال، من مغادرة ،ووصول ،ووداع ،ومنفى ،وشوق ،وحنين إلى الوطن وانتماء، ناهيك عن السفر ذاته، فكل واحد من الأمكنة التي عاش فيه يملك شبكة كثيفة ومركبة من العناصر الجاذبة، شكلت جزءاً عضوياً من عملية نموه واكتسابه هوية وتكوين وعيى لنفسه وللآخرين(١٢٠)،فيصف لنا

المكان بطريقة جديدة يجمع بين المكان القديم ، والمكان الحديث في الوقت نفسه ، ونجد ذلك واضحا من خلال المخطط السيميائي الآتي :-



أما على الصعيد الفكرى فإن ( عبد الزهرة عمارة ) في سيرته الذاتية يناور في أفق البلاغة، والسياسة، والتاريخ في آن معاً، فهو لا يغادر المكان على مستوى الواقعة، جغرافياً، إلا من أجل أن يعود إليه رمزياً ليحتويه ،ويعلن انتماءه إليه، وعدم تخليه عنه، والإمساك به حتى الرمق الأخير وهذا الانتماء الاختياري لهذه الأمكنة ،أمكنة الطفولة والشباب يقـف في موقع النقيض من وجوده الفعلي (١٢١) وفي مكان آخر، أقرب ما يكون إلى المنفى، الذي يصفه الروائي بأنه:أحد أكثر الأقدار مدعاة للكآبة، ولهذا فإن كتابته عن موطنه الأول،بغداد، وبقية الأماكن التي عاصرت مراحل تكوين شخصيته العمارة والبصرة والناصرية تمثل فيما نرى استبطاناً لوجدان ،وذاكرة، وفكر الروائي ، وهي كما أسلفنا كتابة تخلق من تظهير المكان حالة ترميم لذات متشظية، وتؤدى وظيفة رمزية نفسية ،وفكرية من ناحية، كما تسـاهم مـن ناحيـة ثانيـة في تشـكيل معـززات واقعيـة حسـية للبنيـة المفاهيمية الرمزية التي يتأسس عليها فكر، وعقل ( عبد الزهرة عمارة )، ويأخذ المكان بُعده الوظيفي ،والدلالي في السيرة الذاتية في رواية ( فادية) حيث يشكل المكان في النص صورة تعكس وعى المؤلف للعالم، ولذلك نلحظ في سيرته حضوراً خاصاً للمكان ،ولاسيما في مرحلة الطفولة، ويشير جبرا إلى ذلك بقوله: كان المكان يومئذٍ يعنى من ناحية، حيز المعيشة الآنية، حيز الأكل، والشرب، والنوم، حيز علاقة حبل السّرة بين الولد ووالديه في غرفة صغيرة، ويعنى من ناحية أخرى ذلك الفضاء الفسيح الهائل الذي كانت الغرفة الصغيرة، في تجربتي الشخصية تقوم فيه وكأنها ليست أكثر من كهف في منسرح جبلي، حيث يقوم التضاد لذيذاً ومحفزاً بين الداخل ،والخارج، بـين المكـان كرقعـةٍ محـدودة، والمكـان كفضـاء لا يحـدّ إلاّ بـأفق قصـى جبالـه زرقـاء متلألئـة، وبسـماء قصـية غيومهـا بيضـاء متنـاثرة(١٢٢٠)،

والبعد الدلالي الذي أشرنا إليه سابقاً، والذي يؤديه المكان في السيرة الذاتية ، يظهر بجلاء، ووضوح في مشاهد وصف المكان التي تشكل وثائق تعكس واقع طبقة اجتماعية ينتمي السارد إليها، ووصف الشركة يدل بوضوح على هذه الطبقة الاجتماعية الفقيرة ، وهذا لا يعني بحال من الأحوال أن وصف المكان لا ينطوي على دور جمالي تزييني أخاذ، وبذلك تمتزج وظائف المكان لتؤدي أكثر من دور بآن (١٣٣١)، ونجد ذلك واضحا في المخطط السيميائي الآتي :



٣- عتبة الزمن :- قليلة هي الكتب التي تعنى بمعالجة بنية الزمن في الأدب بشكل عام، والرواية السيرة الذاتية بصفة خاصة، وستبقى في ذاكرة

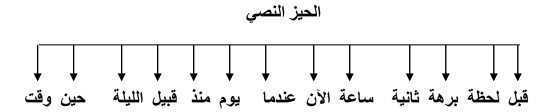
القارئ بعض الكتب اليتيمة، والتي صدرت منذ سنوات، ولم تزل إلى حد الآن هي المراجع العربية في هذا الموضوع ومن تلك الكتب يمكن أن نذكرها كتاب تيار الوعى في الرواية الحديثة، والذي ترجمه محمود الربيعي عام ١٩٧٥، وكذلك كتاب الزمن في الأدب، ترجمة أسعد مرزوق عام ١٩٧٢، ومن الكتب التي تعالج موضوع الزمن بشكل عام كتاب كولن ولسون والذي كان بعنوان فكرة الزمان عبر التاريخ، وقد ترجمه فؤاد كامل عام ١٩٩٢، وكتاب التطور مخالف لهنري برجسون ١٩٨٤، هناك ولا شك كتب أخرى تلامس فكرة الزمن، وفي الأدب الروائي على وجه الخصوص، ولكنها كتب قليلة من الناحية النقدية النظرية، والتطبيقية بسبب صعوبة التعرض لمثل هذا الموضوع الذي يتشابك مع الفلسفة، وعلم النفس، ويتداخل معهما(١٢٤)٠ وهذا الكتاب الذي نستعرض بعض محتوياته يدخل ضمن هـذا السـياق، فهـو يبحـث في الموضـوع الزمنـي، وبينتـه في الروايـة السيرة الذاتية، ولذلك جاء عنوان الرواية (فادية ) للروائي (عبد الزهرة عمارة) ، وربما كانت الرواية اقرب إلى السيرة الذاتية للبطلة فادية ، مع بعـض التحـويرات الإضـافية، التـى تسـمح بـأن تكـون الروايـة في متنـاول القارئ العام، والمتخصص،على الرغم من أن نوعية الموضوع لا يتوقف عندها إلا من كان يتعامل مع النقد ،والقراءة النقدية التطبيقية ،والنظرية (١٢٥) ولعـل افتتاحيـة الروايـة تحـاول أن تعـرف الـزمن بمعنـاه المتعـدد، ولاسيما عند برجسون في تصويره للزمن النفسي أي ذلك الزمن المعطى مباشرة في الوجدان، وبتركيز أكثر على مفهوم الزمن عند برتراند رسل في ربطه للوجدان بالخبرة، والذاكرة، وكذلك منظور القديس أوغسطين الذي يركز على الاختبار اللحظى، فيحدث ذلك التقارب الذي افرز رواية السيرة الذاتية عند (عبد الزهرة عمارة )، إذ يشكل التذكر ملمحا بارزا، فهو أحد

المقومات السياقية الرئيسة في تشكيل رواية السيرة الذاتية عالميا<sup>(١٣١)</sup>، أما السبب المباشر في تقارب مفهوم الزمن النفسي عند برجسون من المفهوم الأدبي فيرجع إلى الاعتماد على الحالات الشعورية ،والنفسية، من حيث الاقتران ليس بالوجدان المباشر، بل أيضا بالديمومة، التي يعبر عنها التتابع والتغيير، وابلغ تعبير عن ذلك كتابات فرجينيا وولف وبروست ، ونجد ذلك واضحا من خلال المخطط السيميائي الآتي :-



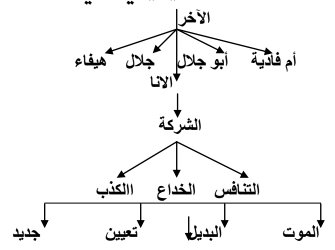
وهنا يبدو واضحا أن الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) يعيد تركيب بعض الأفكار المعلن عنها في العلاقة بين الرواية ،ومفهوم الزمن، حيث يخلص إلى القول بان الذاكرة والديمومة تعدان الأداتين اللتين يتفق حولهما الزمن النفسي، والفلسفي للأدب، فإذا كانت الديمومة هي التدفق المستمر للزمن، فإن الذاكرة ليست سوى مستودع أو خزان للمسجلات ،والآثار الثابتة للأحداث الماضية يشبه السجلات المحفوظة في الطبقات

الجيولوجية ، غير أن الفكرة الرئيسة التي لم يتوسع الروائي في شرحها تتمثل في تصوره حول التداخل الدينامي، إن العلاقة المتفاعلة بين الزمن ،والذات، وهو ما يفرز لنا مدى التركيز على الترابطات الزمنية التي لا يتم ترتيبها بانتظام في الروايـة السـيرة الذاتيـة، ممـا يعنـي كسـر العلاقـة بـين السابق واللاحـق ،كمـا تكشـف عنهـا الأحـداث في الطبيعـة (١٢٧)، لقـد تـم تقسيم الحيز النصى إلى ثلاثة عشر نصا ، كل نص يحمل اسم ظرف زمان دالا على الترتيب أو على المدة ، و قد وردت كالتالي ( قبل ، للحظة ، لبرهة ، ثانية ، الساعة ، الآن ، عندما ، يوم ، منذ ، قبيل ، الليلة ، حين ، وقت ) وهي الكلمات الأولى التي وردت في بدايـة كـل نـص، الملاحـظ أن توظيـف هـذه المفردات الدالة على الظرفية الزمانية لم يكن توظيفا اعتباطيا من قبل الروائي ، بل إن ذلك قد أعطى للرواية بناء زمنيا متداخلا متشابكا لا يقوم البتة على التسلسل الزمني الأفقى ، و هذا ما تطرحه الرواية المعاصرة التي يطرح فيها الروائي عن قصد المرجع الزمني منظما نصه الروائي لا بحسب تسلسل أحداث الحكاية بل بالاعتماد على تصور جمالي أو مذهبي يجعله يتصرف في تنظيم هذه الأحداث في نطاق نصه الروائي (١٢٨) ، ونجد ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي :-



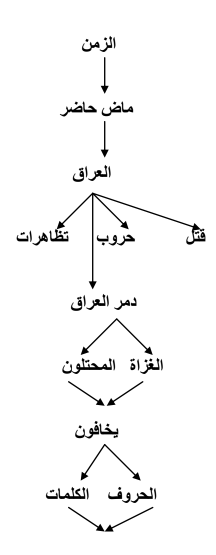
وفي رواية ( فادية ) نجد أنفسنا أمام فترة زمنية قصيرة، و حدث مختزل جـدا إلى أقصـى حـد، و الـذي يكـون منطلقـا لمجموعـة مـن التـداعيات، و الذكريات المتعلقة بطفولة البطلة ، و كذلك علاقاتها الأسرية ،و الاجتماعية،

و النفسية، و كذا موقفها من الحياة، و الناس و السلطة ، غير أن هذه الفترة الزمنيـة القصـيرة تطـرح هـي الأخـري بـدورها زمنـا أطـول علـي مسـتوي الخطاب الروائي الذي يخضع لمجموع النصوص و الأحداث الجزئية المكونة للرواية ككل ، بحيث يبدو لنا البناء الزمني للرواية عنصرا معقدا ،و شريانا حقيقيا من شرايينها (١٢٩)، فنراه يقول :- وفي الساعة الخامسة والنصف دق جرس الباب وهرولت فادية لتفتح الباب لكن أمها نهرتها قائلة: - فادية انتظري لا تفتحي الباب سأقوم أنا بالمهمة قالت فادية وفي رأسها علامة استفهام – حاضر عادت فادية إدراجها وقفت في ركن البيت وراحت تنظر إلى من الطارق سمعت أمها تقول – أهلا وسهلا بابو جلال تفضلوا رأت فادية عمها يدخل وتبعه ابن عمها جلال ثم ابنة عمها هيفاء (١٣٠)، نجد الزمن الذي أنتج فيه الروائي عمله ، باعتبار أنه لا وجود لأي عمل فنى قائم في الهاء مهما كان خياليا ، و كما يقول قولدمان إن عالمنا خيالي غريب تماما في الظاهر عن التجربة الحياتية كعالم حكايات الجن مثلا ، يمكن أن يكون مماثلا في هيكله لتجربة مجموعة اجتماعية معينة أو على الأقل مرتبط بها بشكل ذي مدلول (۱۳۱) ،و هذا العمل في تنزيله على مستوى السياق التاريخي ،و الاجتماعي يطرح زمنا يتراوح بين القديم، والحديث ونلحظ ذلك واضحا من خلال المخطط السيميائي الآتي :-



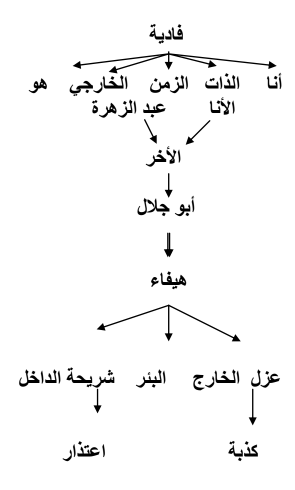


نجد الروائي (عبد الزهرة عمارة) قد جمع بين زمنين في نصه النثري الذي تحدث فيه عن خطوبة فادية من ابن عمها جلال والخديعة التي قامت بها ابنة عمها هيفاء ،وتدمير الاوصر الاجتماعية بينهما بسبب الكذب الذي مارسته هيفاء وخدعت فادية ، وبين الزمن الحاضر الذي دمر حياة فادية بعد توليها مسؤولية إدارة الشركة بدلا عن والدها السيد الجوهري الذي توفي ، ونلحظ ذلك واضحا من خلال المخطط السيميائي :



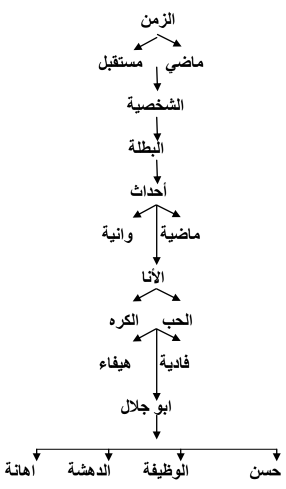


والزمن الذي يبقى عند طرفى رواية ( فادية ) ، البداية و النهاية ، و بما أن الرواية ليست حدثا يسير أفقيا فإنه من الصعب بما كان تحديد زمنها الخارجي ،و مع ذلك فإننا نعتمد في تحديد هذا الزمن على مجموعة من القرائن التي تدل عليه ، كون الحدث الأول ، متى وقع ذلك في الليل، أم في النهار، فهذا المقطع يدلنا على أن الزمن هنا يتعلق بفترة معينة ، لذا فإن الزمن الخارجي للرواية يقوم على فترة محددة، و قصيرة ،و يكون بذلك الزمن الإطار الخارجي لكامل أحداث الرواية وهو زمن الحاضر، ونجد ذلك قد تجسد عند الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) ،وهو يتحدث عن شخصيته بقناع شخصية مبتكرة من لدن الروائي تدعى فادية ، ويروى لنا سيرتها الذاتية بقوله :- وعند الظهر اتصلت فادية بعمها في الوزارة وأخبرته بأنها وافقت على تعيين المهندس حسن كامل في الشركة لكن عمها استغرب قائلا – ماذا تقصدين ؟ أي حسن كامل ؟ أي وظيفة ؟ وفغرت فادية فاها ولم تستطع أن تبتلع دهشتها قائلة – غريب ما هو الموضوع ابنتي فادية ؟ فهميني – هيفاء اتصلت بي وطلبت منى الموافقة على تعيين المهندس حسن كامل في الشركة وقالت بابا يسلم عليك ويطلب منك الموافقة على تعيينه (١٣٢)، اعتمد الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) على مجموعة من القرائن لتحديد الزمن الخارجي ،لذا اختار شخصية إنسانية رمزية من ابتكاره ليوضح فيها الزمن الخارجي لروايته،وهي مطرزة بالإيحاء غير المباشر تارة ،والوضوح تارة أخرى ،ويتجسد ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي :-



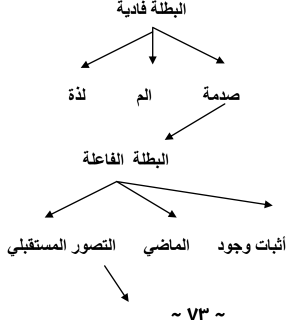
إن الزمن الداخلي ذلك الزمـن المرتبـط بالشخصية المحورية الفاعل يقوم على استحضار البطل الماضي بواسطة الذاكرة ،و الومضة الوراثية ، وهو زمن المستقبل المعاش في الحلم بنوعيه حلم النوم ،وحلم اليقظة (۱۳۳۰) ،وعلـى هـذا الإحسـاس بنيـت أحـداث روايـة ( فاديـة ) ، علـى الـزمن الداخلي هو الغالب ، وتبتدئ وقائع الحدث بعملية انتقال من وضعية ،لا واعية إلى وضعية واعية الاستفاقة من الحلم ، وتنتهي بعملية معاكسة ، أي الانتقال من حالة واعية إلى حالة غير واعية فنلاحظ أن الزمن الداخلي دائما يتم تقليصه على مستوى الخطاب الـروائي لإفسـاح المجال أمام الخواطر ،وحديث النفس، والتداعيات الحرة ،والذكريات، و الأحلام ، فلا يتبع الزمن في هذه الرواية رسما تصاعديا تتطور عبر مساره الأحداث ،و تتضافر في نسج الحبكة الحديثة، والفنية فإنما يتخذ شكلا تتشابك فيه الأبعاد

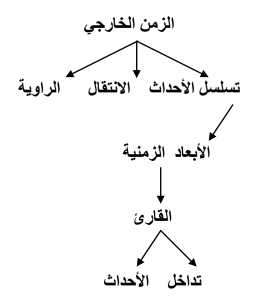
الزمنية الثلاث ، الماضي، و الحاضر ،و المستقبل ، إذ نجد البطلة /الفاعلة ، عند تلقيها للصدمة يلجأ إلى تغييب رد الفعل الخارجي الجسماني ليحل محله النشاط النفسي المعتمد على الذاكرة التي تتراكم فيها ذكريات مشاعر الإحساس بالمحنة ، يتكاثف ،زمن الديمومة أي الزمن الجاري لا زمن القياس زمن يجري، ويتكون كما يقول برغوس هو الذي يجعل كل شيء يتكون (عبد الزهرة عمارة ) من التعبير عن الزمن الداخلي من خلال ثنائية الحلم – اليقظة ،فهو يعتمد على شخصية البطلة الفاعلة في أحداث رواية (فادية )، ويتضح ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي :-



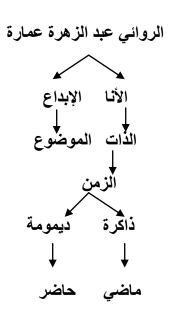
إن اعتماد الروائي( عبد الزهرة عمارة ) على الزمن الداخلي هو الذي خلف توارد جميع أحداث رواية ( فادية ) باعتبار أن الفاعل في الجزء الأول من ملفوظ الرواية يعيش حالة الصدمة، و الألم، ويلجأ إلى استحضار الماضي عبر الأحلام، و الذكريات لتفتيت هذا الألم ،و إحلال محله اللذة ، وفي الجزء الثاني من ملفوظ الرواية عندما يكتشف الفاعل لدخول التحدي عن طريق إثبات وجوده باللجوء إلى الماضي ،و التصور المستقبلي ، فيقع بذلك تجاوز للزمن الخارجي ،وما يطبعه من رتابة يولدها تسلسل الأحداث السردية تسلسلا خطيا ، فالبطلة /الفاعلة تنطلق من الآن إلى الماضي ثم ، إلى المستقبل عبر الحاضر إلى زمن تنتقل فيه الراوية بين مختلف الأبعاد الزمنية بكل حرية دون اعتبار لما قد يحدث لدى القارئ من تداخل بين الأحداث وما قد يجده من عسر في إدراك رباطها المنطقي (١٣٠٠) ،وفي إطار هذا الزمن الداخلي المتشابك يبرز الزمن الكائن المتصل بماضي الفاعل البطل ، و حاضره ،وما يتسم كلاهما من التأزم المرتبط بعلاقة انفصال اللذة /الأم ،الـوعي /اللاوعـي كما يبـرز الـزمن الممكـن وهـو يـومئ إلى المستقبل وما يمكن أن تفعله الكتابة المضادة التابعة من كيان الفاعلة المشقفة الذي يدرك أحقيه هذه الكتابة في تغير الوضع الكائن،

تمكن الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) من محاورة ،ومخاطبة الأزمنة المختلفة في نص رواية ( فادية ) ،وقد تجسد ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي





ويعد زمن الرواية بكل ما ينطوي عليه من إشكالات ،وتداخلات إحدى الركائز الأساسية في خلق النص السير ذاتي فالماضي بوصفه البنية الزمنية الأساس في السيرة يقدم الحوادث المطلوب استقدمها مجردة ، ويقوم فعاليات الذاكرة باستلام هذه الحوادث على شكل مادة أولية لايصح نقلها كما هي في كيان فعل أدبي خلاق (١٣٦١)،لان الذاكرة في استعادتها للماضي ،تفلسف الأشياء،وتنظر إليها من زوايا جديدة تسهم فيها الرؤية الآنية في صـياغة المستحضـر،فتهدم، وتبنـى، وتجـد التعليـل، والمعـاذير للأشـياء السابقة،لأنها تمثل عملية كشف جديد (١٣٧)،هذا الأفق الرؤيوي للذاكرة سينسـحب حتمـا علـى الـزمن أيضـا،لان الـذاكرة لا تسـتطيع الاحتفـاظ بماضيها متسلسلا مرتبا تتراصف فيه الأحداث ،والوقائع بحسب تدرج وقوعه فيما مضى من الحياة ،فالإشكالية التي تطرحها الرواية تكمن في المفارقة الزمنية الحاصلة بين زمن الكتابة ،وزمن التجربة مما يشي بوجود مسافة فاصلة على الدوام بين من عاش الحدث الشخصية ،ومن يسرد الحدث أي السارد وهو يتذكر الحدث (١٣٨)،وقد تجسد ذلك عند الروائي وهو يسرد لنا الأحداث برواية السيرة الذاتية في روايته ( فادية ) ،وهو يتناول الزمن بكل أبعاده في خلق النص عن طريق ذاكرة الروائي للماضي في نقل الأحداث الروائية إلى روايتة، ونلحظ ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي



وهذا الكلام يدحض الرأي القائل بضرورة الترتيب الكرونولوجي التصاعدي في ترتيب الأحداث في النص السردي الروائي (۱۳۹)، لأنه كأي نص سردي آخر محكوم بمبدأ الانتقائية النابعة من زاوية نظر الروائي ،ورؤيته لحياة مضت ،وانفلتت من بين يديه ولم يعد بإمكانه مهما فعل أن يعيدها كما جرت دون أن ينالها النسيان، أو يشوبها الوهم، أو يعسر البوح، والكشف عن جوانب منها ،فضلا عن أن هذه الحياة إذا ما أراد الروائي أن يرويها بحسب تسلسل وقوعها من دون هدف ،فانه سيحتاج إلى مجلدات ضخمة وزمن طويل لتدوينها كما أن من شان هذا النوع من التدوين أن يباعد بين الحوادث، والأفكار، ويبعثرها بين السنين (۱۹۱۰)، فيفقد النص حيويته الإنسانية الكاشفة عن الذات المسرودة في النص ،وإذا كانت هذه الطريقة تسري بقانونها على النصوص الروائية بشكل عام ، فإنها تكون أكثر فاعلية في النص السير ذاتي عند الروائي (عبد الزهرة عمارة) ،

٢- قراءة سيميائية في المجموعة القصصية (الشمس تشرق في عيون الناس)

يطلق اسم القصة عادة في اللغة العربية على النمط الأدبي القصصي لكنه يستعمل كـذلك للتعبيـر عـن تسلسـل الإحـداث في مختلـف الأنمـاط الأدبية أو حتى الفنية بصفة عامة، (١٤١)إن القاص –وهو يقدم على فعل الكتابة- إنما يعبر عن موقفه من العالم،وينطلق من رؤى يسعى من خلالها إلى محاورة ذلك العالم، معبرا بذلك عن حلمه في إنشاء عالم مغاير يجسد رؤيتـه ورؤياه،ويتجسـد- قبـل كـل شـىء- في كلماته،وعنـدما تتعـدد أنمـاط كتاباته،ونصوصه وتتنوع فان تلك الرؤى ووجهات النظر تتوزعها تلك النصوص ،والكتابات بوصفها عالما متكاملا من الأفكار،والأحلام،(١٤٢)ولأنها كـذلك، فـان الباحـث عـن تلـك الأفكار،والرؤى،والسـاعى إلى معرفـة ذلـك العـالم لابـد لـه مـن إن يقـوم بعمليـة مداخلـة بـين تلـك النصـوص القصصية،لتكون-في النتيجة- فضاءات/مواطن التقاطع هي التي تشكل العالم القصصى ،وغيـر القصصـي للقـاص ( عبـد الزهـرة عمـارة ) إن الفضاءات التي تتقاطع من خلالها نصوص القاص لاتقتصر فقط على الموضوعات والأفكار،والرؤى التي تعبر عن هاجسه،وموقفه من العالم-وان كانت أبرزها- بل تتعداها إلى اللغة ،والشخصيات،وإنشاء الصورة،وبناء النص ايضا٠ وقد ارتأينا دراسة المنهج السيميائي دراسة نظرية والدخول إلى عالم ( عبد الزهرة عمارة ) القصصى لمعرفة نصوصه القصصية ودلالاتها من خلال الكشف عن ابرز عناصر القصة من عنوان ،والزمكان،والحدث،ولغة الحوار،والشخصية، كدراسة تطبيقية على الرغم من أن القاص إنما ينتج نصا واحدا جنينا مهما تعددت نصوصه ،وتنوعت

ويرى الباحث فضلا عن ذلك أن النص الواحد ليس هو النص الأول الذي يكتبــه،وإنما هــو خلاصــة النصــوص التــى كتبها،انــه كــامن في أعمــاق ذهنه،وتتوالـد عنـه النصـوص عنـدما يـراد لهـا أن تولـد ،ولـيس الـنص الأول نفسه إلا منبثقا عن ذلك الجنين القابع هناك داخل الذهن،ولذلك كان لابد من معرفة هذا النص الذي كتبه ( عبد الزهرة عمارة ) المتشكل من مجموعة نصوصه الإبداعية،والنقدية من خلال استكشاف المحاور التي تمفصلت هي ذاتها،ثم تمفصلت من حولها ،ومن خلالها نصوص القاص ،وكذلك تأطير الشخصية التي جسدت رؤاه،واللغة التي عبرت بها تلك الشخصية وعن تلك الرؤى، من خلال البناء النصى الذي احتوى كل ذلك وصيره عالما متكاملا أساسه الكلمة،(١٤٣) نقول إننا من خلال استنطاق النصوص القصصية قد سلطنا الضوء على قاص كبير قاس من الاحتلال ،ولم يعرف على الساحة الأدبية،وتعد هذه الدراسة النقدية ربما الأولى التي تدرس قاصا من مدينة العمارة ،هو القاص المبدع ( عبد الزهرة عمارة ) ،ومجموعته القصصية ( الشمس تشرق في عيون النساء )،التي طبعت في مطبعة المعارف في بغداد ، الطبعة الأولى عام ١٩٧٩ ٠

السيمياء دراسة في المصطلح والمفهوم: هذه محاولة في ارتياد أفق من آفاق الشعرية ، هو الأفق الذي يربط الشعرية بالسيمياء والتوصيل وفك شفرات أوإشارات النص ورموزه وطرائق تكثيفه وترميزه ، عبر اعتماد آلية التأويل وتلقي النص الأدبي للكشف عن المعنى الغائب أو معنى المعنى. كما يقول الجرجاني . وهو أفق رأينا ألا نختار معه منهجية محددة بعينها . كما اقترح احد النقاد (١٤٤٠). وإنما سنعمد إلى جمع شتات نظريته من مظان كثيرة ، تصب كلها في خانة واحدة هي محاولة الوصول إلى معنى المعنى اأو المعنى الغائب للإشارات والعلامات السيميائية ، ومما لا شك فيه أن

البحث في العلامـة والإشـارة قـد ارتبط تاريخيـا بمنـاهج مـا بعـد البنيويـة ، ولاسيما المنهج السيميائي بمرجعياته المختلفة ومدارسه المتنوعة ، سواء أكانت أوربيـة مـع دي سوسـير أم أمريكيـة مـع بيـرس ، وهـذا جعلنـا أمـام منهج متشعب ومتعدد الاتجاهات ، ومما زاد الأمر التباسا وتشعبا تداخل هذا المنهج مع مناهج وتصورات واتجاهات نقدية أخرى متساوقة معه ، كالتأويلية والتوصيلية ، فضلا عن اتجاهات القراءة والتلقى ، ولأن البحث يتطلب حضور كل تلك المناهج والتصورات والاتجاهات النقدية . ولو بدرجات متفاوتة. كان لابد لنا من الأخذ منها بما يخدم قضيتنا في قصص ( عبد الزهرة عمارة) واجتناب التعمق فيها ، لأن خلاف ذلك سيفضى إلى متاهة يصعب الخروج منها ، ولا مناص من القول هنا إن هذا الأفق النقدى قد حظى. الآن. باهتمام النقاد والباحثين العرب ، ولاسيما في جانبه النظري ، إلى درجة طغى فيها جهدهم النظري على بعض المحاولات التطبيقية المتواضعة ، ربما بسبب عدم اهتمام النقد بما تقوله النصوص الأدبية ، بل بالكيفيـة التـى تقولـه بهـا ، وانسـجاما مـع مـا تتطلبـه المنهجيـة العلميـة والأكاديمية في مثل هذه المواقف ، فقد هيأت لنا افتتاحية هذا الفصل من الدراسة الخوض في ذلك الجهد النظري ، على أننا لا نأتي بجديد هنا غير ما يحسب لنا من إمكان الخروج بجهد نظري هو في الواقع ( خلطة نظرية ) أو هو حوارية نظرية تسمح بتكامل المناهج الداخلية والخارجية في تفاعل وتداخل وهذه المقدمة النظرية لا تدعى التعمق في استقصاء أطرافه تلك الخلطة كافة،إنما هي وقفة أملتها المنهجية ، وفي ضوء ما تقدم لابد من التمهيد بالقول إن المناهج النقدية كافة مرتبطة بأصول معرفية فلسفية تمتد جذورها إليها وتنبع منها ، وفي أقل تقدير أن هناك تداخلا بين الفلسفة والنقد يصعب معه الفصل بينهما ، فالفلسفة والنقد كلاهما محاولة

لتفسـير الوجـود ، ويبقـى الاخـتلاف في ماهيـة ذلـك الوجـود ، فـالوجود في منظور النقد هو النص الأدبي ، وإذا شئنا التفصيل قلنا إن النقد علم شأنه شـأن العلـوم الماديـة والنظريـة الأخـرى ، فالطبيـب يتعامـل مـع الواقـع المدروس المتمثل بجسم الكائن البشري ، وفاحص الدم يتعامل مع عينة الـدم التـى أمامـه بوصـفها واقعـا مدروسـا ٠ أمـا النقـد الأدبي فانـه ينظـر إلى النص الأدبى على أنه واقع مدروس ، ومن المؤكد أن هذه النظرة لا تعتمد في الأساس على تصورات فلسفية معينة ، وعليه يمكننا القول ، إن الفكر النقدي هو فكر فلسفى لأنه يفسر الوجود المتمثل بالنص الأدبي ، ولا تُخرج الانطباعية والذاتية النقدَ عن تلك الساحة ، لأن من الطبيعى أن يصطبغ النقد بوصفه تحليلا بصبغة ذاتية حتى يكون فنا أيضا، فالقول إن النظريات النقدية ما هي إلا صدى لنظريات فلسفية فكرية صحيح، لأن ما من تجربة نقديـة أو تيـار نقـدي إلا وصـدر عـن جـذر فلسـفي(١٤٥) ،ولـو اسـتقرينا كـل المناهج النقدية لتبين لنا أنها تميل مع الفكر الفلسفي الطاغي في وقتها ، فكلما مال بندول الفكر الفلسفي صوب المادية والتجريب والشك ، ظهرت نظريات نقديـة متسـاوقة مـع هـذا الفهـم الفلسـفي ، والأمـر كـذلك مـع المثالية واليقين الفلسفي ، وبعبارة أخرى إن تجريب لوك وشك نيتشة يتكرر بالقدر نفسه في مناهج النقد الأدبي ونظرياته، ففي بداية عصر التكنولوجيا تحرك الفكر الفلسفي صوب المعرفة اليقينية المعتمدة على الحواس وعلى المنهج العلمي التجريبي ، فظهـرت البنيويـة في أحضـان التجريب ، وبعد أن لمس الناس الدمار الذي خلفه الاستخدام السيئ لآخر حلقة من حلقات التطور التكنولوجي ممثلة بالقنبلة النووية ، آثار ذلك الـدمار إحساسـا بالرعـب وتأكـد للنـاس أن العلـم قـد أخفـق في تحقيـق السعادة وجلب الآمان لهم ، فتحرك الفكر صوب الذاتية ، فارتمى في

أحضان الذات الأمر الذي مهد لظهور مناهج أو نظريات نقدية . نظريات ما بعد البنيوية . تعتقد أن للذات قدرة على تحقيق السعادة والمعرفة ، إلا أن هذا الارتماء في حضن الذات لم يكن شاملا كما اعتدنا ذلك في الدورات الفكرية والفلسفية التي مرت بها الإنسانية، ذلك لأن موجة الشك الجديدة كانت أكثر شمولا وعمقا ، فقد خلفت إحساسا بالخديعة من العلم والذات معا ،حتى صار الإنسان يشك بهما معا . العلم والذات . وبقدراتهما على إسعاده(١٤٦) . لقد أفادت المناهج النقدية السياقية أو اتجاهات ما قبل البنيويـة مثـل ( الاجتمـاعى ، النفسـى ، التـاريخى ، الأسـطوري ٠٠٠ ) مـن العلوم الإنسانية المختلفة كالتاريخ وعلم الاجتماع وعلم النفس والانثربولوجيا ، فزخرت كتاباتها بتحليل بيئة النص ونفسية مبدعه وغيرها من الأمور التي أطلق عليها مصطلح ( ما حول النص ) ، أي إنها اهتمت بالمؤلف على حساب النص والمتلقى ، ذلك لأنها كانت تعتقد أن معنى النص الأدبي أو دلالته الحقيقية ترتبط بقصد المؤلف ولا يجوز التقول على لسانه ، وإذا أردنا التوصل إليها علينا الانصراف إلى دراسة المؤلف وحالته النفسية وثقافته ومحيطه الاجتماعي ، لنتوصل إلى تأويل صحيح للنص يتفق ومقاصد المؤلف، وبعبارة أدق علينا قراءة المؤلف في نصه(١٤٧)، وهـو مـا دعـا إليـه أصـحاب نظريـة القصـدية (١٤٨)، وهـذا جعـل أحـد النقـاد المنتمين للفكر المضاد أن يقول : (( إن تاريخ الأدب كان مؤلفين بلا أعمال أدبية ))(١٤٩) ، فـ( هيرش ) و( جادامير ) بوصفهما من المؤولين المؤمنين بنظرية القصد يميلون إلى الرأي القائل إن المؤلف قد أودع نصه قصدا محددا ينبغى على القارئ البحث عنه وعدم فرض أقواله هو على النص (۱۵۰۰)، بـل جعـل( هيـرش )المؤلـف إلهـا (۱۵۱۱)، ويـرى ( هوسـرل ) موجـد الظاهراتية. وهي الفلسفة التي قامت عليها نظرية القراءة والتلقى. أن كل

شــىء مقصـود مـن المؤلـف في العمــل الأدبي ، حتــى الســأم في العمــل القصصى ، فإذا قلنا إن هذه القصة تبعث على السأم ، فمعنى هذا أن المؤلف قصد أن يسأم قراءه (١٥٢) ،ومن المألوف ألا يقدم السياق . على وفق ما تقدم . إضاءة للمعنى إذا لم يشركه المؤلف في قصده (١٥٣)، حتى وان قال( بتغنشتين ):(( لا تفتش عن معنى الكلمة ، وإنما عن الطريقة التي تستعمل فيها )) (١٥٤)، بيد أن الأمر ليس بهذه السهولة ، فحتى لو كان كان المعنى مرتبطا . كما يقول أصحاب النظرية القصدية . بقصد المؤلف فليس من السهل تحديده فالقارئ هنا يتوهم بأنه المؤلف ويذهب بعيدا في تحقيق غاياته بانتهاكه القواعد الأخلاقية (١٥٥) ، فيزعم أن هذا هو قصد المؤلف، أو أن تفسيره للنص هـو التفسـير الوحيـد الـذي يتطـابق وقصـد المؤلف (١٥٦) ،ولغرض التقليل من حدة هذه المشكلة اقترح أصحاب هذه النظرية ربط المعنى الأدبي بشكل العمل الأدبي ، بوصفه انعكاسا للقصد (۱۵۷)، وسـوى ذلك فـان أفضـل الطرائـق للوصـول إلى قصـد المؤلـف هـي مـا دعت إليه المناهج السياقية كالنفسية والاجتماعية والتاريخية عندما أعطت المؤلف مكانة عليا وسلطة إلى حد جعلت العمل الأدبي معه أسيرا في دائرة مبدعه ، فلا معنى إلا ما أراده المؤلف نفسه ، فجعـل هـذا جهـد النقاد والباحثين ينصب على دراسة شخصية المبدع وحالته النفسية والاجتماعية وظروفه البيئية والتاريخية التي أبدع فيها ، فضلا عن ثقافته وميوله حتى يتمكنوا بعد ذلك من التوصل إلى مقصده ، ومن الطبيعي أن يكون كل ذلك على حساب النص الإبداعي نفسه ، لقد تبنى تراثنا الإسلامي فكرة القصد، ولاسيما مع النصوص المقدسة ، فالمعتزلة مثلا يرون أن من الصواب ألا نفرض تفسيرا أو معنى أو قصدا أو غرضا وننسبه إلى صاحب النص ، أي الادعاء بأنه قصد كذا ولم يقصد كذا من دون دليل

شـرعي ، لأن ذلـك سـيدخلنا في مشـكلات شـرعية (١٥٨)، إلا أن الأمـر لـيس ببساطة الحكم الشرعى القائل: لا اجتهاد مع النص دائما ، فهناك نصوص قرآنية شريفة لا يكفى التفسير معها للوصول إلى قصد الباري عز وجل ، بل يحتاج الأمر معها إلى التأويل (١٥٩) ، فأفضى إلى شيوع مدرستين مختلفتين . في التفسير القرآني . كانتا على طرفي نقيض في مفاهيمهما واتجاهاتهما؛ ( الباطنية ) التي تدعو إلى تجاوز الحدود السطحية والغوص في داخل النص القرآني لإنتاج قراءة تتجدد بتغير الزمان والظروف، لأن القرآن حمال أوجه ، أي أن قصد الباري عز وجل هنا غير محدد بل هو مفتوح على كل تلك القراءات ، والمدرسة الأخرى ( الظاهرية ) التي تنظر إلى النص القرآني بوصفه خطابا ظرفيا يعايش القارئ في حالـة حضـوره الدائم ومن ثم فان قصد الباري هنا محدد بالدلالة الظاهرة فقط(١٦٠)، وفي مواجهة الاتجاه النقدي الذي انصرف إلى المؤلف واخذ يبحث عن موقفه وقصده ، ظهر اتجاه نقدي آخر عني بالنص نفسه. البنيوية. وهو نقد يتبرأ من قصد المؤلف ولا يعول عليه في فهمه لمعنى الخطاب ، وإنما يعول على البنية اللغوية للخطاب وينغلق عليها ، فقد كانت البنيوية عند الأقطاب الرئيسـة المؤسسـة لهـا قائمـة علـى مقـولتى فرويـد في اللاوعـي حينما تتجسد الصور في لاوعى الإنسان ، فضلا عن مقولة دي سوسير في نظام اللغة ، ومعلوم أن دي سوسير كان يعتقد أن اللغة نظام متضمن في الكلام ، أي أن اللغة مقدرة عقلية لا واعية . اعتباطية . تزود الكلام بمجموعة من الإمكانات التي تتشعب بها طرائق التعبير ، وبهذا حصر دي سوسير دور اللسـانيات والتأويـل في البحـث عـن أنمـاط هـذا النظـام ،وبنـاء علـي مـا تقدم فأن اللاشعور الذي قال به فرويد يظهر في اللغة المستخدمة أو في نظامها ، ويكفى الوصول إلى بنية اللاشعور لكى نتمكن من تفسير صحيح

لأنظمة اللغة ،أي إن اللغة نظام عام يخضع لضوابط عقلية غير واعية من لا شعور الفرد(١٦١)، وعلى نحو عام فان البنيوية أرجعت النقد إلى ساحته الأولى المتمثلة باللغة . فالأدب ظاهرة لغوية قبل كل شيء بعد أن شرقت المناهج السياقية وغربت بالنقد، فالبنيوية اهتمت بالنص أكثر من اهتمامها بمبدعه وسياقه ، بـل أنها قالت بمـوت المؤلـف وسـجن الـنص بوصفه بنية لغوية قائمة بذاتها ، وعدم الاعتراف بالقول القائل إن الأدب مرآة مجتمعه ، أي أن كل نص معزول قدر الإمكان عن أي مظهر من مظاهر الاتصال ، فضلا عن النصوص الأخرى ، فأفضى ـ في سبعينات القرن الماضي . إلى ظهـور اتجاهـات نقديـة تهـتم بـالمتلقي أو القـاريء ، وبهـذا اكتملت المناهج النقدية في الحياة ، بعد أن كانت قد بدأت بالمؤلف ثم سرعان ما تحولت إلى النص نفسه وأخيرا انتقلت إلى المتلقى أو القارئ بوصفه مبدعا لا متلقيا سلبيا حسب، فقد آن الأوان . بحسب هذه النظريات. لفسح المجال للمتلقى لتفعل فعلها في إنتاج الأدب، وقد أطلق على هذه النظريات النقدية أو الاتجاهات تسمية اتجاهات ما بعد البنيوية ، لأنها اتجاهات نقدية تولدت من نقاط اقتراب أو ابتعاد عن البنيوية ، ثم صارت فيما بعد مناهج أو نظريات قائمة بـذاتها لهـا طابعهـا الخـاص كالتفكيكية ونظرية القراءة والتلقي التي يعتقد أصحابها أن المتلقى هو المنتج الحقيقي للمعنى الأدبي، وان كـل نـص أقـوم بقراءته هـو في الواقـع المعنى الذي اقصده أنا كقارئ (١٦٢)، أي إن أيديولوجيـة وثقافـة القـارئ ، فضلا عن زمانه ومواقفه كلها عناصر تدخل في تشكيل المعنى وإنتاجه(١٦٣) ، ذلك لأن القارئ لا يأتي إلى النص خلوا من كل شيء(١٦٤)، ولغرض التقليل من حدة ميل أصحاب هذه النظرية صوب القارئ وعده المنتج الحقيقي والوحيد للمعنى الأدبي اقترح أصحاب مدرسة جنيف النقدية حلا وسطا

بين القصدية والقراءة والتلقي وهو إقامة المعنى الأدبي على ثنائية الإنتاج بـين القـارئ والمؤلـف معـا (١٦٥)، وفي ضـوء مـا تقـدم يتضـح أن التحليـل السيميائي يقرا ما بين السطور ويستكشف العلاقات الدلالية غير المرئية، وهو يتأثر بشخصية من يقوم به وبالسياق الذي حوله ، لأنه يربط النص بالواقع ، لذلك قد يختلف التحليل من شخص إلى آخر ومن منطقة إلى أخرى ومن فترة زمنية إلى أخرى ، وهو مجال خصب للإبداع لعدم وجود القيود عليه ، سوى وجود دلائل على صحة هذا التحليل من عدمها . إن ما يجمع النظريات النقديـة الحديثـة هـو اعتراضـها علـى (( الـرأى القائـل إن المعنى كامن كليا في النص وملفوظه اللساني ، فالمتلقى بفاعلية الفهم قادر على تشقيق وجوه لا نهائية لمعنى النص بإعادة بنائه وإنتاجه وتلقيه )) (١٦٦١)، أي إن هــذه الاتجاهــات أو النظريــات النقديــة الحديثــة كــالقراءة والتلقى ترفض حصر المعنى بالنص وتميل إلى الاعتقاد بأن القارئ هو الخالق الحقيقي للمعنى ، ذلك لأن أبسط مفهوم للقراءة هو (( دمج وعينا بمجرى النص )) (١٦٧)، وعلينا التأكيد هنا على أن هذه النظريات النقدية الحديثة هي جهد علمي متميز. وليست هرطقة أو أنها نبيذ عتيق يقدم في قوارير جديدة كما يتصور بعض الناس (١٦٨) . يولى اهتماما بالمضامين وصولا للمصطلحات بإزاء ما يفرزه الزمن من تحديات جديدة ، ويمكن أن نطبق هذه النظريات على بضاعتنا القديمة فنكتشف حينها شيئا جديدا لم نسمع به (١٦٩) ، ويبدو جليا أن الأساس الذي اختلفت فيه اتجاهات ما بعد البنيوية مع البنيوية ، هو المعنى وبكلمة أوضح هو التأويل أو استنباط دلالة النص ، وفي هذا الصدد نجد من الواجب الإشارة إلى أن علم التأويل ( الهيرمينوطيقا ) الذي اختلفت النظريات النقدية في فهم آليته الإجرائية ، كان مدار حديث النقاد والفلاسفة منذ آلاف السنين وهو لم يكن من بدع

زماننـا هـذا ، منـذ أرسـطو والسفسـطائيين مـرورا بمعنـي المعنـي عنـد الجرجـاني (١٧٠) ، بيـد أن الـذي حصـل الآن هـو أن ( الهيرمينوطيقـا ) بوصـفه دراسة معنى المؤلف في كلماته وتعابيره . كما في الفهم الكلاسيكي أو التقليدي . قد تحول إلى دراسة المعنى الناتج من عملية فهم المتلقي (١٧١) بعـد أن كانـت البنيويـة تحيلـه إلى مرجعيـات معجميـة ، ولكـن الأمـر يـزداد تعقيـدا ، ولاسـيما مـع النصـوص التـى تربـك القـاريء أوالمتلقـى ، تلـك النصوص التي سميت في عصرنا الحديث ( الخطاب أو النص ) (١٧٢)، ففي هذا النص نلمس صعوبة في التوصل إلى دلالة واحدة محددة ، كأن ينطوي على دلالة إيحائية وأخرى تقريرية ، وعلى أية حال ، فليس كل النصوص واضحة جلية تقدم نفسها للقارئ من دون وجود مشكلة في التوصل إلى دلالتها الحقيقية ،ومـن ثـم لا تكلـف القـارئ جهـدا وعنـاء ، وهـو مـا اسـماه هيرش بـ ( المعنـي ) (١٧٣)، ويعنـي بـه المعنـي الحـرفي الموجـود في الـنص الذي وضعه المؤلف فيه وقصده ، فهناك نصوص ( خطابات ) يحتاج فهمها إلى تأويل ، وهو ما أطلق عليه هيرش بـ ( المغزى )(١٧٤)،وبعبارة أدق إن التأويـل يعمـل علـى الخطابـات التـى تحتمـل (( دلالتـين فيبـرز الثانيـة البعيدة على وفق قرينة من جهة الأخرى )) (١٧٥)،وبالتأكيد أن ذلك يشمل الخطابات الشعرية ، بوصفها أكثر أنواع الخطابات احتفاء بالرموز والإيحاء والغمـوض(١٧٦) ، ذلـك لأن (( أهـم وظـائف الخطـاب الشـعري هـو خلـق الالتباسات وجعل الوعى لاعبا يقظا وهو يقوم بتنفيذ اللغة التواصلية )) (۱۷۷)، فالنص الشعري لا يهدف إلى تقديم معنى محدد ، إنما يسعى إلى تقديم حالة متكاملة ذات أبعاد تصويرية نفسية جمالية ، فيجعل الجزم بمعنى واحد أمرا صعبا لا تطمئن إليه أذهان المتلقين ، فيصبح التأويل ضرورة لا مفر منها ، أي إن الشعر من النصوص التي تحقق قدرا كبيرا من

الانزياح عن حدود الفهم ، فقد يظن قارئ ما انه استنفد كل ما فيها من دلالات ومعان ، ويأتى آخر فينمى فيها علائق ودلالات جديدة لم يفطن إليها القارئ الأول ، ومن ثم فان التأويل حاجة تتطلبها النصوص التي تحقق قـدراً معقـولاً مـن العمـق وتعانـد المتلقـي وتستعصـي عليـه دلالاتهـا ومقاصدها (١٧٨) ، فيفضى إلى تحفيز القارئ للمشاركة الفاعلة في تأويلها ، وعلـى أيـة حـال ، فالنقـاد بوصـفهم متلقـين توصـلوا إلى تـأويلات كثيـرة للخطاب ، وفي بعض الأحيان يكون التأويل أفضل من توجيه المؤلف نفسه (١٧٩) ، لأن المؤلـف قـد ينصـرف إلى مقصـدية أحاديـة تتنـافي مـع الوجـوه الجمالية الأخرى التي يمكن أن يكتشفها الناقد ، ومن ثم تلغى تداعيات اللاشعور التي لم يكن المبدع يعيها حينما أبدع النص ، حتى قال أحد النقاد :(( علينا أن نفهم المؤلف أفضل مما فهم هو نفسه ))(١٨٠٠) ، وفي هذا الصدد يرد قول الشاعر الفرنسي الشهير ( بول فاليري ) : (( لأشعاري المعنى الذي تحمل عليه )) (١٨١١) ، فليس ثمة حقائق في الأدب . كما يقول نيتشه . بل (( هنالك تأويلات )) (۱۸۲) يعتمد الوصول إليها على ثقافة المتلقى وبراعته وهذا ما نادت به نظريات ما بعد البنيوية، فالتفكيكية على سبيل المثال تنفى فكرة القراءة الصحيحة الوحيدة ، وتعنى بفكرة تعـدد القـراءات التـي تعتمـد علـى مبـدأ اللاجـزم (١٨٣)، ولاسـيما النصـوص الحديثة التي تسمح لمتلقيها الذهاب بعيدا في تأويلها والإسهام على نحو فاعل في إنتاج دلالتها نظرا لما تنطوي عليه من إيحاء وغموض (١٨٤) ،و منذ ابتدع العالمان اللغويان. السويسري دي سوسير والأميركي بيرس. علم الإشارة أو علم العلامات الذي ترجمه النقاد العرب بالسيمياء ، منذ ذلك الوقت والنقاد يرون أن الأديب يعمد إلى مادة مبذولة في الحياة مستهلكة ومستخدمة لوظائف الاتصال اليومي ليقيم في داخلها نظاما فنيا جديدا

يعتمـد علـى شـفرة موضـوعية وجماليـة ، وتقنيـة مخالفـة لشـفرة اللغـة والثقافة المألوفة ، بـل متراكبـة فوقهـا ، فـدار جهـد النقـاد علـي محاولـة استخلاص قواعد هذا التشفير الأدبى ومعرفة كيفية تماسه وتخالفه مع شفرة لغة التعامل اليومي، أو كيف يمكن لهذه الأدوات اليومية الشائعة بين الناس أن تتحول بفعل التنظيم اللغوي إلى أعمال فنية متماسكة ذات أبنية دلالية ووظائف جمالية (١٨٥) ، فما السيمياء سوى تساؤلات تخص الطريقـة التـي ينـتج الأديـب بهـا معانيـه (١٨٦) ، والحـق إن دراسـة سـيمياء النص الأدبي لا تختلف اختلافا كليا عن التأويل التقليدي ، سوى أن الناقد السيميائي يضع النص وضعا مختلفا عما يضعه المؤول فيقدم أبعادا ويستبعد أخرى ، فضلا عن استخدامه منهجية نقدية معدة سلفا على عكس التأويل الذي يعتمد على فطنة المؤول وذكائه في (( تفسير الرموز في النصوص اللغوية )) (١٨٧)، وإذا كان المؤول يبحث في النص الأدبي عن معنى المؤلف الـذي قصـده ، فـان الناقـد السـيميائي يبحـث عـن البنـي النوعية التي تطلق ذلك المعنى وتقيده أو تجعله غامضا ،لأن النص من وجهة نظر سيميائية عبارة عن مجموعة من العلامات أو الإشارات. لغوية وغير لغوية . في حين يسمح أصحاب نظرية القراءة والتلقى لقرائهم بتوليد المعاني التي يرونها مناسبة (١٨٨) وعلى نحو عام ومختصر إن العلامة أو الإشارة اللغوية عند دي سوسير كائن مزدوج الوجه يتكون من دال هو صورة ماديـة تتجلـى بصـورة صـوتية أو صـورة سـمعية أو صـورة بصـرية ، ومدلول هو تصور ذهني أو مفهومي غير مادي، والمفاهيم . كما هو معلوم . من أركان الفكر وليس من أركان الواقع<sup>(١٨٩)</sup>، على أن بين الدال والمدلول هنا هي علاقة اعتباطية ، فليس ثمة مناسبة موضوعية بين الـدال والمدلول ، في حين يميل بيرس إلى تصور ثلاثي للعلامة أو الإشارة ؛ دال هو

الأداة أو العلامة ، ومدلول هو مفهوم ذهني عن الإشارة ، وبعد ذلك المرجع الواقعي أو الموضوع الذي تنوب عنه الإشارة (۱۹۰۰)، واستنادا إلى ما تقدم فان مفهوم الإشارة أو العلامة يساوي المعنى ، وبعبارة أدق إن البحث في الإشارة يعنى البحث في المعنى .

ثم استثمر الشكلانيون هـذه المحصـلة ، ولاسـيما ياكوبسـون في نظريـة التوصيل أو التواصل التي تقوم عنده على ستة عناصر : ( مرسل ـ رسالة ـ مرسل إليه. سياق. اتصال. سنن ) (١٩١١) ،ومن جهة أخرى ترفض الذرائعية أو البرغماتية التي استند إليها بيرس في السيميولوطيقا كينونة أي رسالة إذا لم ترتبط بالتبادل والمنفعة في جانبها التواصلي أو التوصيلي (١٩٢)، ولما كانت هذه النظرية تشتمل على كل أنواع التواصل والتوصيل ، فأنها لابد من أن تشمل اللغة أيضا ، بوصفها نظاما معينا من الإشارات تهدف إلى الاتصال والتواصل (١٩٣)، وللتوضيح أكثر نقول إن نظرية ياكوبسون في التواصل تقول : إن المرسل عندما يرسل رسالة إلى المرسل إليه يجب أن تتضمن هـذه الرسـالة موضـوعا أو مرجعـا معينـا ،وأن تكتـب بلغـة يفهمهـا الطرفان . المرسل والمرسل إليه . وأن تكون لها قناة حافظة كالظرف للرسالة الورقية ،والأسلاك الموصلة للهاتف والكهرباء، والأنابيب للماء، واللغة للمعاني،وعند مقابلتنا خطاطة ياكوبسون التوصيلية مع ما جاءت به الســيمياء ، ولاســيما عنــد دي سوســير، تغــدو الإشــارة أو العلامــة السـيميولوجية رسـالة عنـد ياكوبسـون ، التـي يمكـن أن تكـون نصـا أدبيـا أيضا(١٩٤)،فالإشارة بالمفهوم الحديث تدل على ما تحيل عليه الموجودات ، فهي شيء يخبر بشيء آخر (١٩٥٠)،وإذا ذهبنا بعيدا في المطابقة فان المرسل إليه فى نظرية ياكوبسون التواصلية يغدو متلقيا عند أصحاب نظرية القراءة والتلقى (١٩٦) ،ومن ثم فان العناصر الرئيسة لتلك الترسيمة ستغدو كالآتى :

( المؤلف . الإشارة . المتلقى ) ، وعليه فان نظرية الاتصال الياكوبسونية ستنطوى على الأدب بوصفه شكلا من أشكال التوصيل ، لأنه فن ليس لديه غير اللغة ليصنع بها نفسه ، يهدف . فيما يهدف . إلى الاتصال والتوصيل ، وبهذا فهو يشبه أي عملية تواصلية أخرى ، بل تنطبق عليه المواصفات نفسها التي أشار إليها ياكوبسون (١٩٧)،فالأدب لم يخلق للمتعة فقط ، بل لابد من المنفعة والأديب كغيره من أفراد المجتمع يتوجب عليه أن يهتم بقضايا مجتمعه من خلال الرؤية الفكرية والمعرفية والثقافية التي يبثها في نصه، وهذا يترك تأثيرا يرتقي إلى مستوى الفكر فيتحول إلى سلوك يحرك المشاعر ويـوقظ الوجـدان (١٩٨٠) ، ونحـن إذا نظرنـا إلى الأدب بوصفه بنية جمالية لا تهدف إلى غاية ولا تحمل رسالة تريد إيصالها ، نكون قد أنكرنا على الأديب إنسانيته وجعلناه طفلا يقوم بنشاط عبثى لا جدوى منه(۱۹۹)، وهذا ما يؤمن به أنصار اتجاه ( سيمياء التواصل ) كـجورج مونان حيث تعنى السيمياء عندهم جميع أنواع السلوك أو الأنظمة التواصلية والبلاغية (٢٠٠) ،فالنص الأدبي بنية تواصلية قبل كل شيء ، على الرغم من كونـه سلسـلة مـن الإشـارات أو العلامـات اللغويـة التـى تشـكل بمجملهـا معطى سيميائيا يتصف بصعوبة الكشف عن معناه ، نظرا لاعتماده آلية التلميح دون التصريح مما يستدعى خصوصية في التعامل معه ، هذه الخصوصية تتجلى في المرونة التي منحتها السيمياء ، فضلا عن التأويلية ونظرية التلقى لمتلقى هـذا الـنمط التواصـلي نحـو اجتهـاد فـردي ذاتي في الكشف عن المعنى ، وعلى هذا الأساس تحرص اغلب النصوص الأدبية منذ عنوانها على تشفير معانيها ودلالاتها النهائية في عدد من الإشارات والرموز التي تضم تلك المعانى .إن كل ما يميز الأدب عن المعيار اللغوي المألوف هو أن الأديب يعمد إلى الإيحاءات والتلميحات والرموز والإشارات

لإيصال رسالته ومحمله الأيديولوجي ، وهو بهذا يقبض على غايتين في آن واحد ؛ الأولى تحقق له التأثير في نفس المرسل إليه ( المتلقى ) ، الذي ينفر من المباشرة ، والثانية تجنيبه الرقابة ، ولاسيما في البلـدان التـي تحظـر الأدب التقدمي والثوري كـأدب احمـد مطـر ، وفي هـذا الصـدد أشـار النقـاد والباحثون إلى أن تغييب الدلالة الحقيقية للخطاب الأدبى ارتبط . في بعض حالاته . بدرجة الانهيار والتفتت والقمع على مستويات الحياة كلها (٢٠١)، حتى صار ما يقوله النص ينجز معناه الكامل في ما لم يقله (٢٠٠٠)، وبناء عليه فان ما يقال في هذه النصوص ليس هو المقصود دائما ، وان ما يجب انجازه يظل في الحقيقة غير منجز (٢٠٣)،وعليه فان الغامض هنا هو المرئي وليس غير المرئي ، وتأكيدا على ما تقدم أوصى علماء اللغـة واضـعي القوانين تحرى الدقة عندما يصوغون قوانينهم ، وان تكون لغتهم واضحة لا لبس فيها حتى يسدوا الطريق على الاجتهادات والتأويلات المتعددة ، فهم ليسوا أدباء حتى يميلوا إلى الغموض والتعمية <sup>(٢٠٤)</sup> .سيقتصر حديثنا هنا عن تلقى الإشارة أو العلامة الجمالية بحسب ، أي إن مدار الحديث هنا سيكون بين المتلقى والإشارة ، وبالرجوع إلى مفردات خطاطة ياكوبسون في التوصيل ( المرسل. الرسالة المرسل إليه. قناة الاتصال. الشفرة. السياق ) نجد أن الوظيفة الجمالية هي التي تستطيع أن تجعل الإشارة أو الفعل الاتصالى يشير إلى الأشياء أو إلى العالم الخارجي ، أي تجعله عملا أدبيا ، وفي الواقع الذي نعيش فيه يمكن أن تحصل مطابقة بين فكرنا والعالم الخارجي ، مثلما يمكن أن يؤدي نظام إشارات رياضي معين في الفيزياء الذرية إلى تدمير شامل إذا ما أول تأويلا تكنولوجيا (٢٠٥)، ومن جهة أخرى فـان ربـط الجماليـة أو الشـعرية بالإشـارة يفضـي إلى شـعرية المعنـي وجماليته ، ونحن إذا ما سلكنا سلوكا بنيويا هنا وانغلقنا على النص

بوصفه منبع المعنى الوحيد نكون قد بحثنا في ( بناء ) المعنى وليس ( إنتاجه ) ، أي سـوف نعتمـد علـي مـا انطـوي عليـه الـنص مـن بنـي لغويـة وسياقية وتناصية مع أفكار دينية وأساطير وخرافات ، ذلك لأن إنتاج المعنى يرتبط بخبرات المتلقى وما اختمر في ذهنه من ثقافات متنوعة ، وخلاصـة القـول في هـذا الموضـوع أن هنـاك مقـاربتين لملامسـة شـعرية المعنى الأدبي في الإشارة أو العلامة الأدبية ؛ الأولى هي شعرية بناء المعنى الـذي تتبنـاه البنيويـة ، والثانيـة هـى شـعرية إنتـاج المعنـى التـى يتبناهـا التأويل السيميائي في ضوء الحرية التي إتاحتها نظرية القراءة والتلقي (٢٠٦)، فالمؤول السيميائي ينتج دلالات الإشارات والعلامات والرموز التي تنطوي عليها النصوص الأدبية من دون الرجوع إلى دلالاتها المعجمية ، بل يعمل على فهمه الخاص تبعا لاستعداده الثقافي وموهبته ، ولا يتبادر إلى الذهن هنا أن هذه القراءة غير منضبطة ، ذلك لأن المؤول السيميائي ليس حرا في صنع المعنى ، بل هو حر في العثور عليه بإتباع طرائق عديدة خارج نطاق الكلمات ، أي انه يستطيع إضافة أي معنى يشاء ، بل المعاني كلها التي يستطيع ربطها بالنص عن طريق الشفرة التأويلية ، أي انه يستطيع أن يغرف معانيه من مرجعيات تقع خارج النص بعيدا عن نطاق الكلمات(٢٠٧) ،وسـنوظف كـلا الاتجـاهين في التوصـل إلى معـاني بعــض الإشـارات أو العلامات الأدبية الجمالية في دراستنا على قصص القاص المبدع \_( عبد الزهـرة عمـارة ) ، وسـنركز حـديثنا علـي بعـض عناصـر السـرد الرئيسـة كالشخصية و الفضاء السردي بوصفها إشارات سيميائية جمالية ، فضلا عـن عناصـر أخـرى بعينهـا كـالعنوان ،علـى أن نتـرك البـاقي مبثوثـا في أثنـاء الدراسة خوفا من الإطالة والتكرار ، ولا يفوتنا هنا الإشارة إلى إفادتنا من بعـض المحـاولات التجريبيـة الرائـدة في هـذا الموضـوع ، ولاسـيما تلـك

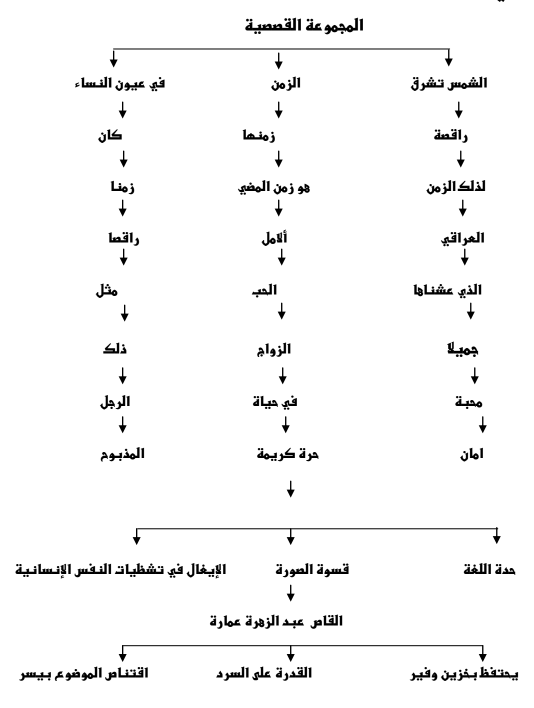
التجارب التي خاضها د٠ عبد الكريم السعيدي في دراسته للشاعر احمد مطر ٠ وأخيرا نقول قد درسنا المنهج السيميائي ، وعلاقته مع المناهج النقدية الأخرى لكي نسلط الاضوء على المنهج النقدي السيميائي أولا ، ومن ثنم تطبيق المنهج على قصن القناص العاراقي المبدع (عبد الزهرة عمارة) في مجموعته القصصية (الشمس تشرق في عيون النساء) ٠

مقترب أول: العنوان:- لقد تنبه كتاب القصة إلى خطورة العنوان في البناء الفني،فراحـــوا يتــــأنقون في صـــياغته،واختياره اســـتجابة لوصـــايا نقادهم،(۲۰۸)حتى أنهم استهلكوا في صياغته،واختياره ضعف الوقت الذي استهلكوه في كتابة قصصهم،(٢٠٩)ذلك لأن عملية اختيار العنوان القصصي أو الــروائي لــيس بالعمــل اليســير،وان مــن يكتشــف عنوانــا لعملــه القصصــي،يكون كأرخميــدس الــذي صــاح صــيحته الشــهيرة:وجدتها وجدتها(يوريكا،يوريكا)عندما اكتشف قانون الطفو الفيزياوي،(٢١٠)إنها لحظة تنـوير تلـك التـى يكتشـف فيهـا القـاص عنوانـا لقصـته أو روايته،لأنـه في الحقيقة يكتشف عالمه القصصي،أو الروائي نفسه،(٢١١)وعلى نحو عام أن العنوانات القصصية غالبا ما تلخص فكرة العمل القصصى نفسه،ويذكر النقـاد بهـذا الخصـوص أنماطـا مـن العنوانات،مثـل العنـوان الفلسـفي كــ(دروب الحريــة) لســارتر،والعنوان التــاريخي كــ(كفاح طيبــة) لنجيــب محفوظ،والعنوان السياسي ك(اليد والأرض والماء) لذنون أيوب،الذي أعلن عن إيمانه بقيمة اليد،والعمل في الإنتاج الزراعي،وهو الموضوع الذي تدور حوله الروايـة،(۲۱۲)وهنـاك عنوانـات أمسـكت بأحـد عناصـر السـرد الرئيسـة-الحدث،والزمن،والمكان،والشخصـيات- في إشـارة إلى هيمنـة هـذا العنصـر على العناصر الأخرى في ذلك العمل السردي،كـ (زقاق المـدق،وخان

الخليلي ) لنجيب محفوظ كمثالين عن العنوان المكاني،ومثال العنوان الزمنــى (ألــف ليلــة وليلة)الــذي هــو عنــوان يشــير إلى هيمنــة العــدد ودلالته،والألف كما هو معلوم عدد قال عنه العرب ليس هناك من يتمكن من إنهائه،(٢١٣)فكيف إذا زيد الألف واحدا؟ هذا هو على وجه التحديد ما أرادته شهرزاد من شهريار لتغير مما يقتنع به،ومن ثم تنفذ بنات جنسها من بطشه، ويرد هنا عنوان جيمس جويس(يولسيس)بوصفه مثالا لعنوان الشخصية،ومعلوم أن هـذه الشخصية هـى شخصية أسـطورية اسـتعارها الكاتب الايرلندي من ملحمتي هوميروس اللتين اتخذتا الأسلوب نفسه في العنونة (الإلياذة،والأوديسـة)،ولعل مـن الثابـت أن القصـص السـيكولوجي الــذي هــو قصــص شخصــيات في المقــام الأول،لــذلك يغلــب حضــور الشخصيات على عنواناته ،ويـرد هنـا كـذلك عنـوان ابـن المقفع(كليلـة ودمنة)بوصفه أنموذجا لعنوان الشخصية،(٢١٤)أما عنوان الحدث فهو مزية لقصص الجريمة أو القصص البوليسي،نظرا لهيمنة هذا العنصر على سائر عناصـر البنـاء السـردي فيـه،(٢١٥) وفي ضـوء مـا تقـدم يتضـح أن العنـوان القصصى يأتى أما على عبارة لغوية،أو رقما،وربما يأتيان معا،وأخيرا لابد لنا مـن الإشـارة إلى أن كتـاب القصـة القصـيرة يسـلكون طـريقين في اختيـار عنوانات مجاميعهم القصصية هما: الاستعانة بعنوان إحدى القصص لجعلهـا العنـوان الـرئيس للمجموعـة بأكملها،وهـذه القصـة أمـا أن تكـون احدث زمنا أو أكثر قصص المجموعة تطورا من الجانب الفني،أو أشهرها ،أو أكثرهـا ذيوعـا،أو أن عنوانهـا يتسـم بعنصـر جمـالي أو دلالي يؤهلـه لأن يكون عنوانا للمجموعة برمتها،والطريق الثاني انصرافهم إلى عنوان آخر ينتزعونه من السياق العام للمجموعة القصصية،(٢١٦)وهو ما فعله القاص ( عبد الزهرة عمارة ) عند اختياره عنوانات قصصه عن المجموعة القصصية

( الشـمش تشـرق في عيـون النسـاء)،وكان الـزمن-زمنهـا- هـو زمـن أمـل العراقيين،أمل الإنسانية في حياة حرة كريمة،فقد كانت االقصص راقصة لذلك الزمن العراقي الذي عشناه حبا وعشقنا ، كان زمنا راقصا مثل ذلك الرجل المذبوح كما ورد في الشعر،وقد يرقص المذبوح من الم الذبح٠ بقى العنوان،قـد يـرتبط بالشخصـية أو لا يـرتبط تماما،فهنـاك عنوانـات بعـض القصـص باسـم أحـدي شخصـياتها،وقد يكـون العنـوان لا يحمـل اسـم شخصية من شخصيات القصة ٠ كما يبين إحجامه عن تقييد القارئ بعنوان ربما يوجه اهتمامه نحو مظهر من القصة دون آخر،اعتقادا منه أن العنوان يمثل جزءا حيويا من بنية النص إلى جانب كونه مفتاحا تأويليا،والعنوان في تركيبته التأويلية ينبئ عن علم مكتظ من العلامات ،والشفرات التي تتحول إلى دوائر تدور حول بعضها مثيرا عددا غير قليل مـن الـدلالات،والبني الإيحائيـة ٠ (٢١٧) عنـوان المجموعـة يظهـر قاصـرا علـي أقصوصـته بعـد العاشـرة ،ولـيس قاسـما مشـتركا لها،ووحدانيـة -القـص-بوصفها كيانات ،تحتسب لصالح- الحكاء- مع تكامل الصور لترسيمها عملا إبـداعيا(إنتاج مادي،وروحي)،وتطـابق مجريـات المتغيـرات التـى تحـدث داخل المشاهد التصويرية سواء أكانت فاعلة أم هامشية حقيقة كانت أو مفتعلة، ٠ (٢١٨) إن النص الذي يأسر القاص ( عبد الزهرة عمارة ) ،ويدفعه لخلقه،ورميه إلى ذائقة المتلقى هو النص المتماوج على حدة اللغة،وقسوة الصورة،والإيغال في تشطيات النفس الإنسانية،هذه الركائز الثلاث هي ما يستطيع مطالع مجموعـة (الشـمس تشـرق في عيـون النسـاء) الوقوف على أثافيها ليخرج باعتقاد أن القاص يحتفظ بخزين وفير من القدرة على السرد،واقتناص الموضوع بيسر،وعرض النص بما قد لا يريح المتلقى،ويترك في نفس القارئ فسحة للابتهاج،نص عبد الزهرة عمارة هو

نص الشفرة التي لا تترك ألما بل تصنع جرحا يحتاج القارئ لوقت غير قصير كي يشفى من صراخه، (٢١٩) نستنج مما تقدم أن عنوان المجموعة القصصية للقاص (عبد الزهرة عمارة) تعطينا دلالات نقدية سيميائية تدل على مضامين المجموعة القصصية، والقاص، ومن خلال الترسيمة السيميائية الآتية:-



مقترب ثان الشخصية:- إذا كانت القصة لا تقوم إلا على أحداث فان الإحداث لا تجرى دون شخصيات،والشخصية هي الإنسان أو الحيوان الذي يستخدم رمزا لشخصية إنسانية،لغاية من الغايات،وشخصية كل إنسان تتــــألف مــــن عناصــــر أساســـية هــــي: بيئته،ومولــــده،ومظهره العام،وسلوكه،وطعامه،ومنامه، وحبه،وكرهـه،وما شابهها،(۲۲۰)ومـن منـا لـم يعجب،وهو يقرأ قصة على قدر من الجودة،كيف استطاع القاص أن يبث الــروح في شخصــياتها،ويمنحها خصائصــها المميــزة علــي غفلــة مــن قرائــه،بحیث لا یســتطیع المــرء أن یحــدد بســهولة أین،ومتــی منحــت الشخصية صفاتها المحددة،ورسختها في الـذهن،(٢٢١)إن الشخصية هـى بمنزلة محور تتجسد المعانى فيه والأفكار التى تحيا بالأشخاص أو تحيا بها الأشخاص وسط مجموعة القيم الإنسانية التى يظهر فيها الوعى الفردي متفاعلا مع الوعى العام في مظهر من مظاهر التفاعل بحسب ما يهدف إليه الكاتـــب ( عبـــد الزهـــرة عمـــارة) في نظرتـــه للقيم،والمعـــايير الإنسانية،والشخصـيات أيضـا تجسـد القـيم علــي اخــتلاف أنواعهـا في المجتمع،وتدل عليها،وتعمل على تفهمنا لها في إطار الإبداع الفني(٢٢٢٠)، فنراه يقول: كانت سعاد تعمل في جريدة الراصد اليومية شابة في مقتبل العمر حين تزوجها انور دلف الى المطبخ وعمل قدح من القهوة وعاد وجلس في الشرفة ينتظر سعاد ولكن الانتظار طال وبدا القلق يساور قلبه وبدا كيانه يهتز ويديه ترتعتش وتحرك قدح القهوة ليسقط من يده وكادت القهوة ان تنتشر على ثيابه انه يحترق ابخرة ساخنة تخرج مع انفاسه كجمـرة ابلـيس تقطعـه تـدمره (٢٢٣)، وحـديثنا عـن الشخصـية في العمــل القصصى يجرنا إلى الحديث عن ثلاثة نشاطات في التحليل الأدبي،النشاط الأول هــو أن نحــاول أن نفهــم طبيعة،ونفســيتها،وخفاياها الشخصــية في

العمـل القصصي،والنشـاط الثـاني أن نحـاول فهـم الأسـاليب الفنيـة التـي يتبعها القاص ،والطرق التى يسلكها لعرض الشخصية وخلقها،وتصويرها في العمـل القصصـي لإقنـاع القـارئ بحقيقتها،والنشـاط الثالـث هـو أننـا بوصفنا قراء مهتمون بمدى صدق هذه الشخصية وبمدى أيماننا بان القاص قدم شخصية يمكن أن نقتنع بها،ونصدق بوجودها،والنشاط الأخير يعني بالضرورة الحكم على الشخصية القصصية من خلال العمل وحدة متكاملة،وكيفية نجاح القاص في أو إخفاقه تصوير شخوصه ضمن إطار العمل القصصى(٢٢٤) ومن خلال استنطاق قصة(( في عيادة الطبيب )) نجد النص الذي يريده القاص ( عبد الزهرة عمارة ) محمولا بالدلالات،لابد أن يأتى مستلا من تفاصيل سلوكيات اجتماعية ارتأى إحضارها من أزمنة مختلفة في العلائق، ومتفاوتة في التشابكات،فهو يستعين بالشخصيات التاريخية استحضارا للحكمة،ويتكئ على شخوص الحاضر معطيا اياها دور الباحث المتفاعل الذي سيخرج بحصيلة تتكرس مدلولات تسهم في فائدة البشرية في التعامل،والحكم ،انه يمنح المتلقى أبوابا متعددة مواربة للقراءة،والتأويل اعتمادا على كون النص كرة كريستالية تبث الدلالات التي تستنهض رؤى المتلقي فتثير فيه مهمة البحث عن الشفرات(٢٢٥)، فهو يستعين الحفيد في نصه من يوم ولادته الذي يتعادل موضوعيا،وسقوط النيـزك مـن رحـم السـماء لتحـدث طـائر الهـزار الـذي يسـرق رغبـة حديثـه ليمنحه-أي الرغبة-له فيروح يستطرد بكلام يفضح معاناة ،هو الذي أراد نفسه أن يبوح فنراه يقول: صوت المؤذن يعلو في السماء معلنابدء صلاة المغرب – حي على الصلاة ٠٠٠ حي على الصلاة مضى هزيع من الوقت وبدا الليل يسدل ظلامه ويلف المدينة بغلالة رمادية انتظرت بفارغ الصبر بدات القاعة تفرغ من الزحام لكننى شعرت بارتياح بالغ لسير العملية

وسهولة الاجراءات والمعاينة من قبل الطبيب اخذت نفسا عميقا واخيرا لم يبق احد من المراجعين ودعاني البواب والتقيت بالطبيب الذي وجدته مسترخيا على الكرسي الدوار مرتديا البدلة البيضاء الخاصة بوازراة الصحة ولن انسى صورته طول عمري (٢٢٦)،وسيتضح ذلك من خلال الترسيمة السيميائية الآتية:-



ولا يختلف اثنان على أهمية الشخصية بوصفها العنصر السردي الأكثر أهمية في العمل القصصي بكل أشكاله ،وأنماطه ، ولاسيما في القص السيكولوجي الذي تستقطب فيه الشخصية الأضواء، والاهتمام كله على حساب العناصر السردية الأخرى (٢٢٧) ذلك لان العمل القصصي هو عبارة عن الأعمال التي تقوم بها تلك الشخصية (٢٢٨)،وان النص الذي يصور

الأحداث من دون فاعلها هو اقرب إلى كينونة الخبر منه إلى كينونة الرواية (٢٢٩)، وعلى الرغم مـن أيمـان اغلـب النقـاد بمكانـة هـذا العنصـر في البنـاء السردي ، إلا أنهم اختلفوا حول ماهيته وطريقة النظر إليه، وأهميته ،أما النقاد والروائيون الواقعيون فقد أولوا هذا العنصر السردى اهتماما بالغا لافتا للنظر ، إلى حد اعتقدوا معه أن وظيفة عناصر السرد كلها هي إضاءة هـذا العنصـر،والكشـف عنـه في العمـل السـردي، اسـتطاع القـاص (عبـد الزهرة عمارة) تسليط الضوء على ابرز شخصية من شخصياته الرئيسة في المجموعة القصصية (الشمس تشرقفي عيون النساء) ، وهي شخصية ( نعيمة) التي تبحث عن ذاتها ،وتسير في القصة كلها ،فنراه يقول: قبيل الفجر كان صابر ينتظرها قرب الساقية تحت شجرة الكالبتوس الكبيرة ونظراته تطول في نهاية الطريق تحسس مجىء نعيمة على احر من الجمر سمع اصوات نباح الكلاب فتسمر مستطلعا الامر لكن سرعان ما توقفت الكلاب عن النباح ولكن لم يظهر أي شيء من بعيد يوحي بقدوم نعيمة (٢٣٠)،أراد القــاص أن تكــون نعيمــة مــرآة للمجتمــع العــراقي المتطــور ،والمتحضر، ورفع قيمة شخصيتها القصصية التي هي - بحسب تصوره-نسخة طبـق الأصـل مـن السـاردة ، أو شـبيهة بـالمرأة العراقيـة المثقفـة الموجودة في الواقع ، جعل شخصيتها تختزل مميزات الطبقة الاجتماعية ، كما صار اختفاء الشخصية القصصية في العمل القصصى نظيرا لاختفاء دور الفـرد في المجتمـع العـراقي ، ويتضـح ذلـك مـن خـلال الترسـيمية السيميائية الآتية



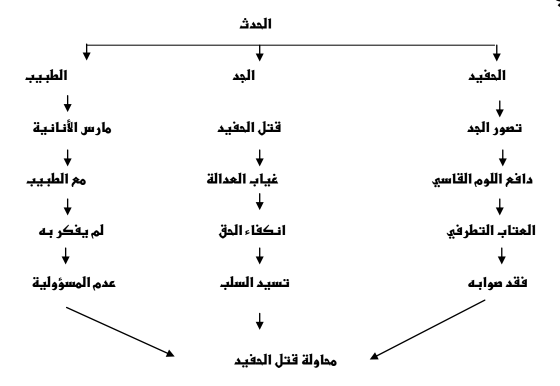


يلجاً القاص (عبد الزهرة عمارة) إلى الطبقات الفقيرة في نصوصه القصصية، لأنه يؤمن أن الأدب هو صوت الفقراء، وهو المرآة التي تعكس همومهم، وأفراحهم، ومآسيهم، وطموحاتهم أما الأدب الذي لا يروى بصوت الفقراء فهو إما أدب دعائي، أو أدب البرج العاجي، الذي يترفع عن الخوض في مآسي الفقراء، وتعني له مدينة العمارة :المهد، والحلم، ففيها ولد، وفيها تصاعدت أحلامه، بتغير حياة شخصياته القصصية، وتدور أحداث اغلب قصصه في أجوائها، ولم تبتعد جغرافيتها ما عدا بعض قصصه التي تدور أحداثها في بغداد، ونستطيع القول إن القاص (عبد الزهرة عمارة) لجأ إلى تدعيم نصوصه القصصية، والروائية بتراثنا الثر، محافظا على تراثنا المشفاهي من الاندثار، أو النسيان ،

مقترب ثالث الحدث: - الحوادث وهي موضوع القصة أو الوقائع الجزئية التي يحاول الكاتب (عبد الزهرة عمارة) سردها،أو التي تدور حولها الحكاية،وهي تتشكل من خلال ملاحظات الكاتب،ومشاهداته،وتجاربه اليومية،وانتقاء ما يثير اندهاشه،وما يرى فيه أهمية خاصة تصلح للموضوعات القصصية،(٢٣١)والقصاص الجيد هو الذي لم يكتف

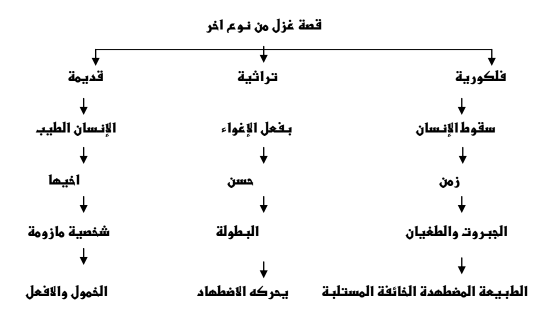
بالسماع،والقراءة،والمشــاهدة،وإنما يعمــل علــى ســبر أغــوار النفــوس الإنسانية،وكشـف أعماقهـا،والتعرف علـي مـا يـدور فيهـا،فهو إذا مـا الـتقط برؤيته الثاقبة الأحداث التي تثير اهتمامه،وكشف بعض الأمور التي تزيد مـــــن تجربتـــــه اختزنهــــا إلى وقــــت الحاجة،وســـاعة النضج،والمخاض،(٢٣٢)وللإحـداث أثـر كبيـر في أهميـة القصـة،ونجاحها،ولكن بشرط استعمال عنصر التشويق بصورة حسنة،ذلك الذي يعد أبرز وسائل تسيير الأحداث ،وإدارتها،فهو-لو أحسن استعماله- يتمكن من إثارة اهتمام القارئ ،وشده إلى القصة(٢٣٣)،وقد لاحظ فورستر هذا العنصر،وأثره فيما قامت به شهرزاد إزاء زوجها السفاح شهريار فقال وقد نجحت شهرزاد من سوء مصيرها،لأنها عرفت كيـف تحسـن اسـتعمال سـلاح التشـويق،تلك الأداة الوحيدة في الأدب التي لها سلطان على الطغاة المتوحشين-فهي لم- تبق على قيد الحياة إلا لأنها استطاعت أن تجعل الملك يتساءل دائما،ماذا سيحدث بعد ذلك؟وفي كل مرة تدركها شمس الصباح فتتوقف في منتصف الجملة تاركة إياه يحملق فيها كالمذهول،(٢٣٤)ولا يختلف نص لقاص ( عبد الزهرة عمارة ) ،وهو يطرح حدثا قد يبدو غريبا،لكن حدوثه قد يأتي أيضا مقبولا في حالة النظر إلى جوهر الحالة، تصور الجد ان الطبيب قتل الحفيد جاء بدافع اللوم القاسي،والعتاب التطرفي،لان الجد مارس الأنانية مع الطبيب ،فلا هو فكر به،ولا هو ارتضى شناعة الفعل ،فعندما يغيب التكافل،وتتلاشى المسؤوليات حتى ليغدو المرء لا يفكر إلا بنفسه،تنبجس حالـة اجتماعيـة مرضـية تتفشـى فايروسـاتها في جسـد المجتمـع فيطـاح بهيبته،ويعلن تبعثره،ويغـدو مـن العسـير تلافيـه،وفي حالـة سـلوكية مدانـة تجد بيئتها في حالة غياب العدالة،وانكفاء الحق ،وتسيد السلب،وتقدمه على الإيجاب، فنراه يقول: اخذ الابرة وزرقها في مؤخرة الطفل الذي

سرعان ما تهالك وسقط على الارض مغشيا عليه جن جنوني ولا اعرف كيف امتدت يدي وامسكت الطبيب من ربطة عنقه واحاول ان سحبه فوق المنضدة وانا اشدد على رقبته واضيقها وهو يستغيث وفي حالة يرثى لها وانا اصرخ – ساقتلك لقد قتلت الولد لن يرحمك احد من غضبي سمع البواب صراضي وتدخل لفك عنق الطبيب من قبضة يدي وهو يقول – ما الخبر؟ ماذا حدث؟راح الطبيب يعيد ترتيب ربطة عنقه ويحاول جاهدا ان يكون بخير ويتحاش النظر لي لكني في هذا الوقت سمعت الولد يقول – يكون بخير ويتحاش النظر لي لكني في هذا الوقت سمعت الولد يقول – بدو جدو انا بخير (٢٣٥)، ومن خلال الترسيمة السيميائية الآتية يتضح الحدث في القصة



استعمل القاص ( عبد الزهرة عمارة ) الموروث بشكل جديد،إذ أدمجت الأساطير ،والحكايات الشعبيةوالايات القرانية المباركة ، والاغاني ،وأبطالها في نسيج الإحداث الواقعية لقصصه،فكان هذا أسلوبا جديدا لم تتطرق إليه القصة العراقية إلا نادرا،كما في نصوص المبدع الكبير الراحل جليل

القيسـي،والراحل الفـذ محمـود جنـداري،كما في نـص (غـزل مـن نـوع اخـر) ،قصـة فولكلوريـة، جميـل نصـها،ومعانيها،فيها صـور،وأجواء مـن الخيـال السامي الخصب للبابليين،وما يهم القاص (عبد الزهرة عمارة) من القصة ما تركته من آثار مباشرة على روايات العهد القديم الدينية، فنراه يقول : - صحيح قديما قال احد الحكماء اذ كانت المراة تعرف اربعة لغات فالخامسة بعينيها قالت بابتسامة – لماذا تتحرش بالمراة ؟ - لن اتحرش وانا مجرد انقل كلام الفلاسفة الحكماء في وصف المراة و٠٠٠ وقبل ان يكمل حسن كلامه شعر بيد من الخلف تمسك كتفه بقوة وصوت يصرخ الويل لك يا سافل وعندما التفت حسن سدت له لكمه على انفه تطاير الدم على اثرها في حين زمن تصرخ قائلة – اخي كفي كفي بالله عليك (٢٣٦) ،بعد ذلك تبدأ الشخصية الرئيسة بسرد قصته مع التنبيه إلى طريقة سرد القصة ،سـأقص علـيكم مـا رأيـت ،ومـا شـعرت به،وتبـدأ بالكشـف عـن طبيعتهـا المضطهدة،والخائفة،والمسـتلبة،وما كانـت شخصـية (زمـن) في الـنص تتحرك باتجاه الفعل، باتجاه الخمول، ٠ ويتضح ذلك من خلال الترسيمة السيميائية الآتية:





الخوف

،وقد بين لنا القاص (عبد الزهرة عمارة) في قصته آنفة الذكر بان من الواجب على الإنسان العراقي المعاصر أن يبحث عن خلاصه بالمعرفة،فهي قدرته على التفكير المعرفي المعمق والتصرف الصحيح المبني على اسس اجتماعية تجعله يعيش بسلام على ارضه المقدسة وان يدافع عن قيمه من كل ما يحيق به من صراعات على خيراته .

مقترب رابع لغة الحوار: الحوار هو الكلام الذي يتم بين شخصيتين أو أكثر، (٢٣٧) كما أن الحوار في القصة يتجه صعودا أو هبوطا نحو خطابات الآخرين في إطار ما تطرحه مجموعات الخطابات من علاقات التخاعية،ورؤياوية،وخصائص أسلوبية متنوعة،ومن هنا تصبح لغة السرد في الحوار تتسم بحركة الأنا،والآخر في آن داخل التشكيلات الحوارية،إن الحوار لا يرقى بنفسه ،ولا يضع مؤشرا بنفسه،وإنما من خلال اصطراعه مع صوت الآخر قربا أو بعدا، (٢٣٨) لكل قصة كتبها القاص (عبد الزهرة عمارة) ثمة حوارات،والحوار فيها عنصر مهم من عناصرها،فحواراتنا تشيع ثقافة السلام ،،تلك هي رسالة القاص في اغلب نصوصه القصصية،إذ تتضمن حوارات تشيع ثقافة المحبة،ماعدا بعضها إذ كانت الأحداث يسردها رواي القصة،وقد استعمل الرموز التاريخية،والأسطورية،والدينية،والشعبية في

القصـة، ، إنَّ نصَّ الحداثـة السـردي عنـد القـاص يُولَـدُ عـادةً مـن قطبَـين متفاعلَين ومتصارعَين هما : الذات، والعالَم الافتراضي ، فالنَّص الحداثي لا يبدأ في العُزْلة أو الفراغ ، بل في نطاق من العلاقات التي تُرسَمُ بين القاص ، وقصصه أو الواقع بتعارُض مفرداتِهِ وتعقّد علاقاته، إذ من الطبيعي ألَّا توجد في هذا الكون ذات " متوحِّدة "، بمعنى أنَّها تُمارس وجودَها بمعزل عن الآخرين وعن الأشياء ، رُبَّمَا تتخذ تلك الذات موقف " الرفض "، ولكنَّها لا تســتطيع أن تتخــذ موقــف " النفــي " منــه ، ولا تبــرز الــذّات في الــنَّص القصصـي نسـقاً منعـزلاً عـن الآخـر كمـا نلحظهـا في أثنـاء حـديث القـاص لنفسِه ،وغنائيتِهِ الدَّاخلية التي يطلق عليها ( المونولوج الداخلي للسارد) ؛ إذ لا يُمكن النظر إلى تجلِّي الذات متجرِّدةً عن الآخر ، فإنَّ من المُحال أن يبرز الآخر في النَّص القصصي بعيداً عن الذات ؛ لأنَّ الذات تُشكِّل المحورَ الرئيس في العلاقة الثنائية بينها، وبين الآخر لتتمظهر في النَّص من قريب أو بعيدٍ فهي التي شكَّلت هذا الآخَر بل هي التي خلقتهُ في النَّص ، وأقامت علاقتَهُا مع غيره، وأنَّ الوعي الوجداني بالذات لا يتم بطريقةٍ ذاتيةٍ ، كما لا يتم بناؤها وتطويرها إلّا من خلال " الآخر " بإدراكه والـوعي بـه ، وتفسـير دوره ، والصراع المستمر معه ، سواء أكان ذلك " الآخر " حقيقةً أم خيالاً ، ومهما كان بعيداً أو قريباً، والحوار هو الكلام الذي يتم بين شخصيتين أو أكثر، كما أن الحوار في قصص ( عبد الزهرة عمارة) يتجه صعودا أو هبوطا نحو خطابات شخصياته في إطار ما تطرحه من علاقات اجتماعية، ورؤياوية،وخصائص أسلوبية متنوعة،ومن هنا تصبح لغة السرد في الحوار تتسم بحركة الأنا،والآخر في آن داخل التشكيلات الحوارية ،إن الحوار لا يرقى بنفسه ،ولا يضع مؤشرا بنفسه،وإنما من خلال اصطراعه مع صوت الآخر قربا أو بعدا، ونلحظ اللغة السردية هنا في المجموعة القصصية ( الشمس

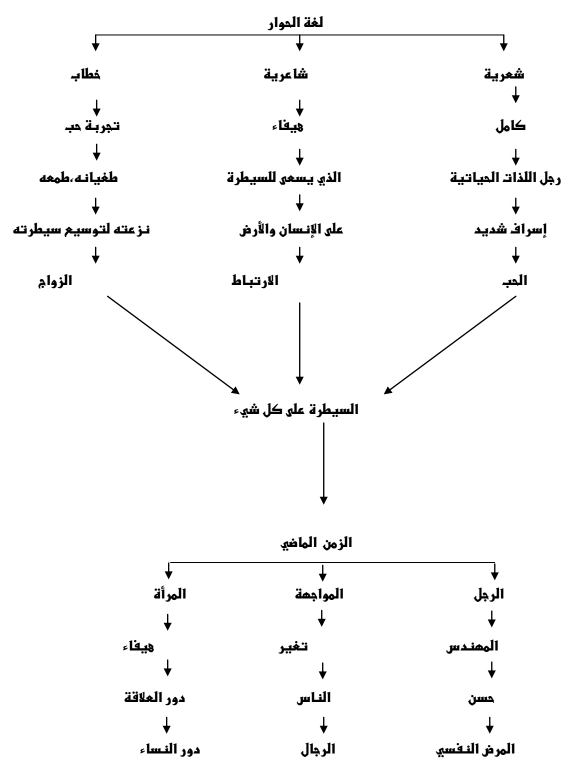
تشرق في عيون النساء ) تختلف عن اللغة الشعرية في رواياته فهي هنا بسيطة ، منتبهة ، حالمة أحيانا ،وخالية مما يعترى القصة من ترميز ، وإيحاءات ، ويبدو لى أن القاص ( عبد الزهرة عمارة) أراد أن يكتب شيئا خارج الرواية ، وربما أراد الخروج من كل الأشكال ، والتقنيات التي ألفي الكتابة بها ،وأراد للغته أن تظل عارية تماما لتعكس بكل دقة،وحرفية ،فهي تحدثت عن علاقات حب تجمع بين حبيبين تكونت علاقتيهما من خلال الجيـران او في الكليـة او غيرهـا مثلـت شخصـية المـرأة الـدور الـرئيس في اغلـب القصـص التـى ضـمتها المجموعـة القصصـية ، وبـين الرجـل الـدور الثانوي فيها ، فنراه يقول : - مارأيك ؟ قالت وهي تبتسم – غريب جاء الى هنا ورائي شيء لا يصدق؟! راح يؤكد لها ذلك وهي في حيرة وقالت بعـد هدوء – حسنا اريد ان اراه ولكن عن بعد قال لها مؤكدا – لك ذلك متى تحبين ؟ - بعد غد الساعة العاشرة والربع صباحا رتب نصر اللقاء لكن قلبي كان يرتجف خوفا يريد ان يخرج من بين ضلوعي كاني نازل الى حلبة مصارعة(٢٣٩)،فالموازنـة بينهمـا تُصـبح بمنزلـة مـرآةٍ قـد تكـون أداةً وسـبيلاً للتعارف والتجاوز ، فالآخر طريقٌ إلى الوعى بالذات بقدر ما يُوقِظُ الذات على حقيقتها ، ونحـن حـينَ ننظـر إلى الآخـر نـرى فيـه الجانـب المغـاير والمختلف ، ولذلك قد ننكفئ إلى ذواتنا فنحتمى بخصوصيتنا ، وتعترينا حالةً من النرجسية أو نعود إلى نرجسيتنا الأصلية حينَ تكون العلاقة بالآخر علاقة تحدٍّ ، فالنظر إلى الآخر إنَّما هو اختراقٌ للذات ؛ إذ إنَّ الآخر قد يمثل الجدِّية ، فيبهرنا بغيريتِهِ ، وتجـذبنا حقيقتُهُ ، ويـدفعنا إلى التمـاهي معـه ، ولـذلك فـإنَّ الموازنـة معـه قـد تُفضِـي إلى التجـاوز ومـن ثَـمَّ إلى التعـارف والائتلاف، إنَّ تضخَّمَ الـذات وسـعيها إلى نفـي الآخـر، غـدت مـن السـمات المترسِّخة في الخطاب القصصى ، ومنه تسرَبت إلى الخطابات الأُخَر ، ومن

ثَمَّ أصبحت نموذجاً سلوكيًّا ثقافياً يُعاد إنتاجه؛ لكونها قيمةً نسقيةً منغرسة في الوجدان الثقافي وهي ما تسبَّبت في إحداث انقسامٍ بين الذات، والآخر في الميدان السردي الذي يؤكِّد على تلازُم الذات بالآخر في إشارةٍ إلى عدم تمكُّن الذات من تقوقُعِها على نفسِها واحتفالها بنرجسيتها وهو ما يماثل رأيَ هيغل الذي يُشير إلى أنَّ الفرد يكتشف " الأنا " الخاصة به ليس عن طريق الاستبطان، بل عن طريق الآخرين في سياق عملية الاحتكاك والنشاط منتقلًا بذلك من الخاص إلى العام، فنراه يقول: - مساء الخير استاذ هل انت ذاهب للمدينة ؟ لم يجبها اولا تنحنح قليلا ونظر اليها مليا كمن يتفحصها لأول مرة وكان قلبه يقول لا باس وخرج ولسانه يقول وعليكم السلام اهلا هيفاء نعم انا ذاهب الى المدينة!- تسمح اذهب معاك سيارات المصع ربما تتأخر كثيرا من يدري – تفضلي بكل سرور وبدون تردد كانت هيفاء تجلس في المقعد الامامي للسيارة جنب المهندس كامل وما الا دقائق حتى راحت السيارة تلتهم الطريق لهما سألها سؤال روتيني وما الا دقائق حتى راحت السيارة تلتهم الطريق لهما سألها سؤال روتيني

إذن ثمَّةً جدل قائم بين الأنا، وذاتها من جهةٍ ، وبينها وبين الآخر من جهةٍ أخرى ، فالأنا تتحدَّد في متكلمٍ بعينه على المستوى اللغوي ، وعلى المستوى السيكولوجي ، تتحدَّد عبر حالات الوعي الذاتي من خلال بوابة اللغة التي هي أوجب الأفاعيل الوجدانية ؛ إذ يتم بوساطتها وعي الإنسان لذاتهِ ، أمَّا الآخر فقد يتموضع في ذواتٍ أُخَر تكون مرآةً لأناهُ ، وقد يتحقَّق هذا الآخر في الذات الوجدانية أو في العالم الواقعي بما يشتمل عليه من كائنات وظواهر على نحوٍ يُبرز التفاعلَ بين الأنا ،وذاتها ،أو الذات وذواتٍ أُخَر، أو بينها وبين العالم ، لقد بدأ في نصِّهِ القاص ( عبد الزهرة عمارة ) يتمظهر في نوع من الحوار، والحوار الأعمق بين ذاتهِ، وذات الآخر ، وهو حوار

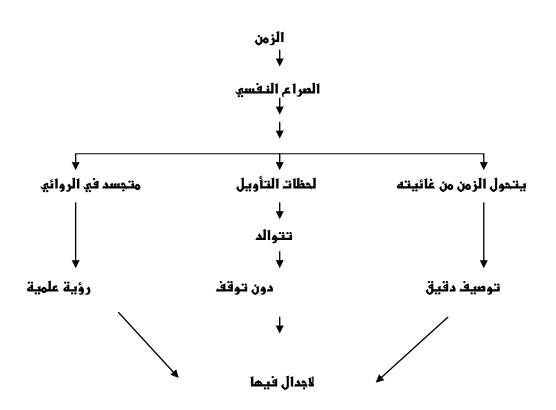
من شأنِهِ أن يعمل على تشخيص النقائض والمختلفات التي يتألف منها الوجـود الإنسـاني ، فكـان نصُّـهُ القصصـي مزيجـاً مـن الـداخل والخـارج ، الخــاص، والعــام المــرئي، واللامــرئي ، الــواقعي والســردي ، وأن يُجلــي تمظُهرات الذات، والآخر ، وتمركُز الآخر وازدياد حضوره في مواضعَ معينةٍ ليعكس اهتمام الذات به وتوافقها معه ؛ إذ إنَّه يصدر عن تجربةٍ حقيقية لها مسوِّغاتُها نحو الآخر المحبوب أو الغزلي ولذلك فهي/ الساردة / هيفاء من فرط حبِّها لـه وولعها بـه ، تـراه يبسـط لهـا جانبـاً كبيـراً مـن عواطفـه ،واهتماماته ليجعلها تتمركز على حساب الذات ، أن طبيعة الخطاب هنا يكون محمَّلاً بالخشية والخوف من الفقدان والصدِّ والتوق إلى الامتلاك ، وأحياناً أخَر تكون الـذات مـرآة لهـا تقـوم بتشـذيبها ، وتسـتعرض فيهـا مـا يتخلل ذهنها من أفكارِ ورؤى ، ولذا فإنَّ الذات هنا تحتلُّ نسبةَ المركز قياساً إلى الآخر الذي يكون حضورُهُ مكمِّلاً لصورةَ الذَّات بما يُحقِّق صورةً التّلازم بين الذات والآخر ، وبمعنى آخر يكون للآخر حضور نسبى يستدعى وعياً من الذات بدلالة وجودِهِ في المشهد السردي إذ يتدخل هذا الآخر بأشكاله المختلفة في الضّغط على جزءٍ من الذات المتداخلة وتوجيه وعيها ، وإن أهم ما يميز القاص ( عبد الزهرة عمارة ) قدرته على السرد المرئى عـن طريـق حـوارات جميلـة كتبهـا بلغتـة الشـعرية، والشـاعرية ورسـمها كاللوحات الفنية بريشته النقدية، وهي مشاهد سينمائية لقصة وقعت بين حبيبين على الرغم من فشل هذه التجربة الحقيقية التي حدثت في الزمن الماضى فضلا عن قدرته على شد المتلقى من خلال الحوار الـداخلي المونولـوج ، وقدرتـه الفائقـة علـى تسلسـل الإحـداث ،والتشـويق الجميـل الذي يجعلك تعيش كل لحظات القصة وكأنها تمثل أمامك ، وأنت تبحث عـن النهايـة ، ومـن خـلال تصـويرالقاص الجميـل للمشـاهد،والأحداث ،

والحوارات الداخلية ،والخارجية ، فضلا عن ممارسته للنقد اللاذع للقضايا الاجتماعية ، واختار النصوص القصصية المعبرة عن الواقع ، ومن خلال الترسيمة السيميائية الآتية نجد كيف جسد القاص ( عبد الزهرة عمارة ) لغة الحوار٠



<u>مقترب خامس الزمان :-</u> ويمثل الزمن عنصرا من العناصر الأساسية التي يقوم عليها فن القص ،فإذا كان الأدب يعد فنا زمنيا-إذا صنفنا الفنون إلى زمانية،ومكانية- فان القص هو أكثر الأنواع الأدبية التصاقا بالزمن،(٢٤١)إن مكانة الزمن في المجموعة القصصية ( الشمس تشرق في عيون النساء ) للقاص المبدع ( عبد الزهرة عمارة)،وسيطرته المحتملة على بناء القصص لها تاريخ طويل، لكن تدخل الزمن بشكل غامر وكان الزمن موضوعا،ووسيلة في آن معا،وحيث لم يسند أي تسلسل زمني سوى ما تسيطر عليه حركة الذهن،والإرادة،(٢٤٢)وقد تناول القاص (عبد الزهرة عمارة ) في مجموعتــه ( الشــمس تشــرق في عيــون النســاء ) ،الــزمن بشــكل واضح،وكبير من خلال قصته الشمس تشرق في عيون النساء إذ يخضع الـزمن فيهـا إلى معيـار نسـبى لـيس لـه ملامـح أو تـأثير فاعـل- بـل هـاجس وجودي يقع على هامش القص-على الرغم من أن حكايته الأولى توحى بان للـزمن قسـطا وافـرا مـن مسـاحة القـص لان الـراوي يتحـدث عـن الانتحـار والقلق والاعتداء على الزوجة بالضرب المبرح يفترض وجود زخم زمني متحرك،مؤطر،منفلـــت ،ووفـــق متطلبـــات الحـــدث،وان لــــه خواتم،ونهایات،وامتـدادات(۲٤۳) أیضـا فنـراه پسـرد لنـا قصـته الأولى فنـراه يقول: تمتم مع نفسه الانتحار شيء مخيف لا اقدر ان انفذ ما في راسي رفع راسه الى الاعلى ونظر افقيا راى بغداد البنايات الشاهقة شوارع المدينة المكتظة بالسيارات شرطة المرور في غفلة اشارات المرور تعمل بانتظام مال بوجهه قليلا وراى الارض الخضراء نهر دجلة العامر بمياهه الزرقاء جال ببصره الى الاسفل وراي اطفال صغار يلعبون الكرة نساء ورجال فرادي ومثنى في سباق مع الزمن عاد وتمتم مع نفسه مرة ثانية – الحيــاة حلــوة ولكــن (٢٤٤) لكننــا نــرى أن الــراوي ،وهــو يتحــدث عــن

النظام،والصراع الأيدلوجي الداخلي يشير إلى الحالة النفسية للشخصية الرئيسة في صراعها الداخلي ،وبهذه الكيفية،لحظات التأويل،يتحول الزمن من غائيته إلى متجسد في الإنسان- ليس مفهوما بايلوجيا ينقطع عند المـوت/ الحيـاة - بـل حالـة تتوالـد دون توقف،وذلـك بحـق توصـيف دقيق،ورؤية علمية لا جدال فيها ومن خلال الترسيمة السيميائية الآتية:

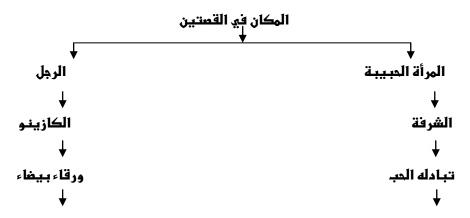


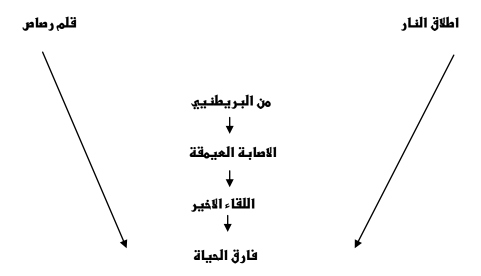
مقترب سادس المكان: ان وصف المكان، وتحديد موقعه، ووصف الزمان، وتحديده، والتجديد الذي عرفته الكتابة القصصية ، وقد جعل منها كما يقول ريكاردو مغامرة الكتابة أكثر مما هي كتابة مغامرة - جعل أيضا من مغامرات الأشياء الموصوفة مغامرات وصف (٢٤٥) لذا فان وصف الأمكنة، والأشخاص، والأشياء، لايقل أهمية عن سرد الأحداث والأفعال، وتختلف حاجة الكاتب (عبد الزهرة عمارة) ، وهو يصف الخلفيات الخاصة لشخصياته، وأحداثه إذ قد يحتاج في بعض الأحيان إلى وصف

خلفيـة موسـعة،أو يركـز في أحيـان أخـري علـي جزئيـات صـغيرة،وهذا كلـه يستلزم معرفة الكاتب لبيئته التي يصفها حتى يحقق أهدافه من هذا الوصف في عمله فالإحساس بالمكان لدى الكاتب،وفي تعبيره عنه يفترض أن يجعل القارئ يحس بالانطباع،والنكهة،والأصوات والجو المألوف الخاص به،وان يستطيع مراقبة الشخصية في عملها،وفي حياتها وان يرى ما تراه الشخصية في عملها،وفي حياتها،وان يرى ما تراه الشخصية من وجهة نظرها ،وان يحس ما تحس به تجاه هذا المكان،(٢٤٦)وقد طبق ذلك في مجموعته القصصية ( الشمس تشرق في عيون النساء ) ، فنراه يقول :غادرت البيت حملتنى سيارة الاجرة قاصدا كلية التربية ومضى وقت قليل حتى وقفت السيارة نقدت سائق التاكسي اجرته ومضيت في شارع الزيتونة وعطفت في الشارع الفرعـي المـؤدي الى بابـا الكليـة الرئيسـي وقلبـي يـزاد خفقانـا ومخيلتي تتزاحم بها افكارا شتي تسمرت قدمامي اضطربت مفاصلي تدفق الدم في شرايني بعنف اهتز كياني روادتني تخيلات لا اعرف مغزاها وانا امام بوابة الكليةتساءلت مع نفسي – يا ترى هل اخفق في مبتغاي (۲٤۷)،والمكان يعني بـدء تـدوين التـاريخ الإنسـاني،والمكان يعنـي الارتبـاط الجــذري بفعــل الكينونــة لأداء الطقــوس اليوميــة للعيش،للوجــود،لفهم الحقـائق الصـغيرة،لبناء الـروح للتراكيــب المعقدة،والخفيــة لصــياغة المشروع الإنساني،(٢٤٨)ويعيش المكان العراقي واحدة من لحظات وجوده المؤثرة،لحظة امتدت عقودا من التراجع والاندحار،وهاهي تصعد إلى الذروة غيــر المأمولــة للحدث،مدونــة علــي مشــهد الخــراب الواســع كلمتهــا القاهرة،ساعية لتفكيك ما ينطوي عليه هذا المكان من علاقات إنسانية تشكلت عبره ،ووجدت ملاذها فيه،مثلما تشكل،بدوره،عبرها،ووجد مأواه فيها،ليغتني مـع كـل علاقـة إنسـانية جديـدة تنشـأ في ظلاله،ويتشـرب بمـا

لاينتهــــي مـــــن المعاني،والــــدلالات مســـقطا عنــــه شــــبهة الحياديـة،والجمود،(٢٤٩)ولقـد أدرك الإنسـان منـذ القـدم الأهميـة المتميـزة للمكان،وعلاقته بوجوده،وكان لفكرة المكان أثر أساسى في الفكر الإنساني قديما،وحديثا،وتطورت هذه الفكرة مع تطور الفكر البشري في تعامله مع العـالم الخـارجي المحـيط بـه،(٢٥٠٠)ويبـدو أن المكـان يأخـذ حظـه الأوفـر في المجموعة القصصية ( الشمس تشرق في عيون النساء ) للقاص ( عبد الزهرة عمارة ) ،بوصفه عنصرا رئيسا يعزز المستوى الجمالي- مبيحا للشخوص حرية الاتساع،والحركة دون موانع،مشددا من كينونته بين طيات المسرودات على شكل لقطات تحاكى آلة تصوير سيمية تتناوب على وفق سيناريو معد بشكل جيد ما بين لقطة كبيرة/بعيدة/جامعة/لقطة الطائر/محتوية للمشاهد التصويرية بتفاصيل متنوعة،ففي قصته (بنت الجيران) -نجد المرأة البطلة (اميرة) التي تلتقي ببطل القصة كمال) تخبره أنها تبادله الحب بينما يقاتل كمال من اجل الزواج بها لكنه اصيب بطلق نارى من جنود الاحتلال البريطانيين على السيارة وفارق الحياة ، وهنا كانت اللقطة الاولى من خلال النظرة المتبادلة في الشرفة ، واللقطة الثانية من خلال اللقاء بالحديقة العامة ، واللقطة الثالثة كانت في تحديد موعد الزواج ، واللقطة الرابعة في المستشفى ، واللقطة الخامسة في اللقاء الاخير التي فارق الحياة فيها ، وهذا اسلوب جديد في الكتابة عند القاص المبدع ( عبـد الزهـرة عمـارة ) في ادخـال تقنيـة المشـاهد السـينمائية في مجموعته القصصية (الشمس تشرق في عيون النساء)، فنراه يقول: وكان يسال نفسه هل سيراها على الشرفة وهو يمد بصره من خلال زجاج نافذة السيارة ليرى صورة الارض الخضراء وهي تمتد طولا وعرضا على ارضنا الحبيبة وعلى دجلة الخير ومن بعيد راي صورة الحبيبة تبتسم له

وسط هذه الواحة الخضراء وهي تجري كالقطة البيضاء واحس انها تشعر بنظراته ولكن لم تكن له المقدرة على البوح بهذه الخلجات التي تعتلى دره كونه لم يلتقي بفتيات سابقا ويعرف كيفية النظر الى الجميلات (٢٥١)، ان القاص ( عبد الزهرة عمارة ) لم يكن بعيدا عن هذه الأجواء،فقد عاش بعضها،وسمع بعضها الآخر،وسبر غورا سيكولوجيا في نفسية الفرد،ولم يتركه سائبا،إذ لابد له ان يدخل ضمن أدواته التي يصرفها عنه بوصفه فردا من المدينة وعاشقا من عشاقها فقد كتب هذه المجموعة القصصية في بداية شبابه وكانت اغلب قصصها تتحدث عن المرأة والحب ، ومن خلال قصصه نجد القاص يسهب في وصف المكان منذ اللحظة الأولى ، فنراه يقول: اتخذ مقعدا منزويا في كازينو النهر المطلة على شاطئ الفرات حاملا معه مجموعة من الاوراق البيضاء وبيده قلم رصاص وفي راسه تدور افكار كثيرة عجبا في أي موضوع يكتب ؟! نظر الى مياه نهر الفرات الهادئة ومد بصره بعيدا حتى اصطدمت بالضفةالمقابلة للنهر كان مساء والطقس ربيعي النسمات الحالمة القادمة من الفرات ناعسة تدغدغ الوجوه لم يكترث بالجالسين من امامه وعلى جانبيه (٢٥٢)، وهذا وعى من القاص ( عبد الزهرة عمارة ) يحسب باتجاه ايجابي في كتابة القصة القصيرة،وهذا الإيجاب الذي ابعد لغتة المعقدة ،وحل محلها لغة شعرية معبرة ، وحقق له مجد للقصة القصيرة، من خلال الترسيمة السيميائية الآتية : -





## المصاد<u>ر والمراجع</u>

- آليـات السـرد في الشـعر العـربي المعاصـر: ١ عبـد الناصـر هلال،مركـز
   الحضارة العربية،ط ١ ،القاهرة،٢٠٠٦ ٠
  - أركان القصة :فور ستر:ترجمة حسن محمود،دار الكرنك،القاهرة ١٩٦٠
- إشكالية التلقي والتأويل: ‹ سامح الرواشدة،مطبعة جمعية عمال المطابع التعاونية،عمان،ط ١ ، ٢٠٠٠ ·
- إشكالية المكان في النص الأدبي:ياسين النصير،دار الشؤون الثقافية العامة،بغداد،١٩٨٦ ٠
- البناء الفني لرواية الحرب في العراق:عبد الله إبراهيم،دار الشؤون
   الثقافية العامة،بغداد،۱۹۸۸ ٠
- الحبكـــة:إليزابيث دبل:ترجمــة عبـــد الواحـــد لؤلـــؤة،دار الحريــة
   للطباعة،بغداد،۱۹۸۱ ،موسوعة المصطلح النقدي (۱۲) ٠

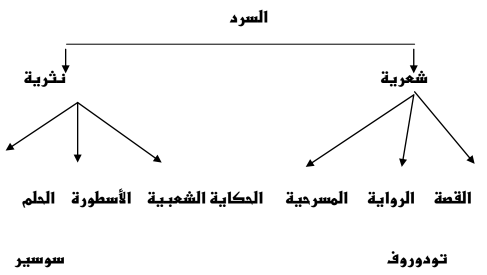
- الروايــة وصــنعة كتابــة الروايــة،مقالات أدبيــة مترجمة:ســامي
   محمد،الموسوعة الصغيرة(٩٩)،بغداد،١٩٨١ ٠
- الفضاء الروائي عند جبرا إبراهيم جبرا:د٠ إبراهيم جنداري،دار الشؤون الثقافية العامة،بغداد،ط ٢٠٠١، ١
- المكان العراقي جدل الكتابة والتجربة: تحرير وتقديم لؤي حمزة عباس، بيروت، ط ۲۰۰۹، ۱
- النهايــات المفتوحــة :دراســة نقديــة في فــن أنطــوان تشــخوف القصصى:شاكر النابلسي، بيروت،ط ٢ ،١٩٨٥ ·
- النقد التطبيقي التحليلي: د٠ عدنان خالد عبد الله،دار الشؤون الثقافية العامة،ط١، بغداد،١٩٨٦٠
- بحوث في الرواية الجديدة:ميشال بوتور،تر:فريد انطونيوس،بيروت ط ١، ١٩٧١ ·
- بناء الرواية:سيزا أحمد قاسم،دار التنوير للطباعة والنشر،بيروت،ط ۱
   ۱۹۸۵ ٠
- تحليل الخطاب الروائي:سعيد يقطين،المركز الثقافي العربي،بيروت،ط ١ ١٩٨٩،
  - تذوق الأدب:د · محمود ذهني،مكتبة الانجلو المصرية،القاهرة ·
- ثريا النص: مدخل لدراسة العنوان القصصي: محمود عبد الوهاب، الموسوعة الصغيرة (٣٩٦) بغداد، ١٩٩٥٠٠
- دلالات النص الآخر في عالم جبرا إبراهيم جبرا الروائي:ولآت محمد،الهيأة
   العامة السورية للكتاب،وزارة الثقافة،دمشق،٢٠٠٧ ٠
- شعرية السرد في شعر احمد مطر: د عبد الكريم ألسعيدي، دار السياب، لندن، ط ٢٠٠٨، ١

- قصص الجريمة أنماطه وشروط كتابته:رف كنيغ: ترجمة زيد نعمان
   ماهر الكنعاني،دار الشؤون الثقافية العامة،بغداد،ط۱ ۱۹۹۹ ۰
- محاضـرات في النثـر العـربي الحـديث:د٠ حـاتم ألسـاعدي،بيروت-لبنان،ط١ ،١٩٩٩ ٠
- مـدخل إلى نظريـة القصـة تحلـيلا وتطبيقا:سـمير المرزوقي،وجميـل
   شاكر،دار الشؤون الثقافية العامة،بغداد ،١٩٨٦ ٠
- نظرية المنهج الشكلي:الشكلانيون الروس:ترجمة حسام الخطيب،الدار البيضاء،ط ۱ ، ۱۹۸۲ ۰
  - الصحف والمجلات:
  - مجلة الأقلام،ع ۷ ،تموز،۱۹۸۹ •
  - جريدة بنت الرافدين،في ١٦ /١٢ /٢٠١٠ ٠
    - جريدة الزمان،ع ۲۷٤۲ ،في ۲۰۰۷/۷/۹
  - جريدة الصباح،ع ۲۱۷۳،في ۱۰ /۲۰۱۱/۲ ۰
  - جريدة الصباح الجديد،١٤٢٧ ،في ٢٩ /٣٠٧/٣ ·

## ٣- سيموطيقيا السرد في رواية (كلاب في الظلام)

يعد السرد فرعا من أصل كبير هو الشعرية القائمة على استنباط القوانين الداخلية للأجناس الأدبية ،وحتى وان عدل عن هذا المصطلح الدكتور علي جواد الطاهر إلى مصطلح القصصية بحجة أن مصطلح السردية إذا رفع عنه المقطع (يـه) صـار لا يعنـي الفـن القصصـي إنمـا صـار يعنـي عنصـرا مـن عناصره أو جزء من أجزائه حين يتدخل الراوي فيعرض الحادثة ،أو يعلق عليها،ويتدخل المؤلف المسرحي ليدل المخرج أو المشاهد على ما لم يكن في النص (٢٥٣)، لقد فتح النقد الأدبي الحديث المجال واسعا أمام هذا المصطلح فاكسبه دلالات أوسع من القص أو الحكى حتى صار يعني كل عمل طابعـه الحكـي أو الحبـك، سـواء أكـان مكتوبـا أم منطوقـا أو مرئيـا أو مسموعا، أي انه كل عمل تضمن قصة أو رواية بغض النظر عن مظهره التعبيري، وبناء عليه صار السرد يشتمل على القصة والرواية والمسرحية والحكاية الشعبية والأسطورة والحلم والشريط السينمى والنكتة والحزورة والحديث الإذاعي ، وغيرها كثير(٢٥٤)،وهذا هو المفهوم الذي تتبناه هذه الدراسـة – بـل أن تـودوروف الـذي وصـل إليـه أمـر السـرد مـن الشـكلانيين الروس ثم أبحاث دي سوسير اللغوية ، ومن جاء بعده من الالسنيين ،لم يعد لديه الموضوع الحكائي ديدن السرد بل أصبح العالم كله لديه قابلا للسرد ،فالفلسفة سرد للفكر الإنساني، وعلم الاقتصاد سرد للحاجة، والندرة المتصارعة مع قانون العرض والطلب،ومن ثم أصبحت كـل الأفعـال في الوجـود تمثـل سـرد الأنـا المنطويـة في العـالم(٢٥٥) ، درج العـرف النقـدي ، ولاسيما التقليدي على التفريق بين القصة والشعر،بوصفهما نـوعين مختلفين ، فالقصة فن نثري يكمن الإبداع فيه في بنيته الحكائية ، وطرائق

رسم شخصياتها ، على حين بني الشعر على نظام لغوي تتراجع فيه الوظيفة اللغوية إلى الوراء ،وتكتسب الأبنية اللغوية قيمة مستقلة (٢٥٦)، وكلما اقترب القصص من شرط الشعر ازدادت دقة كلماته أهمية،وكلما تحرك الشعر صوب السرد قلت أهمية لغته الخاصة (٢٥٠٠)، ومن خلال ما تقدم نستنتج ما يأتي وبحسب الترسيمة السيميائية الآتية :-

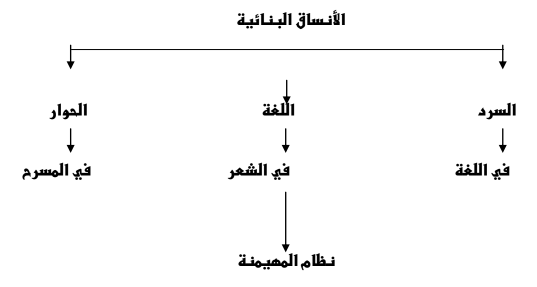




وفي هذا الصدد نود الإشارة هنا إلى نظام المهيمنة الذي قال به الشكلانيون الروس،ويعني بروز احد الأنساق البنائية،وتحكمه بالعناصر الأخرى بوصفه العنصر البؤرة في الأثر الأدبي (٢٥٨)،فإذا ما قلنا: السرد في القصة ،واللغة في الشعر ،والحوار في المسرح،فهذا لا يعني وجود عناصر أو انساق بنائية غير ما ذكر في الأجناس الأدبية المشار إليها (القصة-الشعرالمسرح)، إنما هذه العناصر هي مهيمنات فرضت حضورها على عناصر

اقل حضورا منها في الأجناس المشار اليها، واستنادا إلى هذا الفهم فان القصـة إذا مـا قـررت الـدخول في الشـعر ،فإنهـا تـدخل بـأدوات الشـاعر ،وعناصـره بوصـفها ضـيفا مؤدبـا علـى الشـعر(٢٥٩)، ومـن ذلـك إهمـال التفصيلات والميل نحو التكثيف،والإشارة السريعة واللمحة الخاطفة الموحية المتعددة التأويلات،وعدم الاستغراق في وصف إبعاد الشخصيات ،وتحديدها ،وتفصيلاتها،لان الشعر معنى بالوقوف عند انفعالات النفس،أي انه يتحدث عن كوامن الأشياء وانعكاساتها في الذات المنفعلة بها<sup>(٢٦٠)</sup>،هذا من جهة القصة، إما من جهة الشعر فهو إذا ما قرر استضافة القصة فعليه التنازل عن بعض مميزاته لكي تتمكن القصة من اخذ مكانها المناسب فيه،ومن تلك المميزات اصطباغ الشعر بطابع التقريرية والمنطقية،ولا سـيما في الوصـف ،الأمـر الـذي يجعـل ألفاظـه تشـير إلى اتجـاه واحـد هـو المباشرة،وهذا يفضى إلى انكماش القدرة الإيحائيـة لبنيتـه اللغويـة عنـد حدود الدلالة المعجمية(٢٦١)،ومن ثم تقل أهمية اللغة الخاصة به لتصبح اقرب إلى الأسلوب النثري ،وانه سيقاوم محاولات القص المتكررة لأخذ الـنص الشـعري إلى الاسـتغراق بالوصـف ، ولاسـيما تصـوير الأشـياء مـن الخارج تصويرا منطقيا مع التركيـز علـي تفصـيلاتها،بغية إقنـاع المتلقـي بصدق ما يقال،من هنا جاءت الصعوبة في دمج هذين الفنين المتباعدين في طرائق البناء الفني،إذا لكل منهما اشتراطاته ،ومطالبه ،وعناصره ،الأمر الـذي يتطلـب أكثـر مـن قـدرة الشـاعر وأكثـر مـن مقـدرة القـاص لـدمجهما ،فالقصيدة بحكم أنها قصيدة لابد أن تكون شعرا،وبكم أنها قصة لابد أن تنقل ألينا قصة في شعر،وقصة في آن واحد،ونسبة متوازنة بين فنية الشعر ،وفنية القصة(٢٦٢)،نلحظ مما تقدم تداخل الفنون الأدبية بعضها مع بعض ،وعلى الرغم من استقرار كل فن من الفنون الأدبية بخصائصه،ومميزاته ،إلا

أن الشعر المعاصر سمح لنفسه الخلط،والدمج بين الفنون ،وكما يتضح ذلك من خلال الترسيمة السيميائية الآتية :-



أولا:- العنوان: إن العنوان في الحقيقة مرآة مصغرة لكل ذلك النسيج النصي ،واسم فارغ، وهذا يعني أنه علامة ضمن علامات أوسع هي التي تشكل قوام العمل الفني بعده نظاما، ونسقا يقتضي أن يعالج معالجة منهجية أساسها أن دلالة أية علامة مرتبطة ارتباطا بنائيا لاتراكميا بدلالات أخرى، ومن ثم فإنه قد يجسد المدخل النظري إلى العالم الذي يسميه، ولكنه لايخلقه إذ إن العلاقة بين الطرفين قد لاتكون مباشرة كما هو الشأن في الآثار الفنية التي يحيل فيها العنوان على النص، والنص على العنوان وفي هذا الحال فإن العنوان يتحول من كونه علامة لسانية أو مجموعة علامات لسانية تشير إلى المحتوى العام للنص إلى كونه لعبة فنية وحوارية بين التحدد واللاتحدد، بين المرجعية المحددة وبين الدلالات المتعددة وذلك في حركة دائبة بين نصين متفاعلين في زمن القراءة ، أن المتعددة وذلك في حركة دائبة بين نصين متفاعلين في زمن القراءة ، أن النقد الروائي العربي لم يول العنوان أهمية تذكر، بل ظل يمر عليه مر الكرام، لكن الآن بدأ الاهتمام بعتبات النص وصار يندرج ضمن سياق

نظري، وتحليلي عام يعتني بإبراز ما للعتبات من وظيفة في فهم خصوصية النص، وتحديد جانب أساسي من مقاصده الدلالية، وهو اهتمام أضحى في الوقت الراهن مصدرا لصياغة أسئلة دقيقة تعيد الاعتبار لهذه المحافل النصية المتنوعة الأنساق وقوفا عندما يميزها ،ويعين طرائق اشتغالها، ومـن أهـم الدراسـات العربيـة التـي انصـبت علـى دراسـة العنـوان تعريفـا وتأريخا ،وتحليلا، وتصنيفا نذكر ما أنجزه الباحثون المغاربة الذين كانوا سباقين إلى تعريف القارئ العربى بكيفية الاشتغال على العنوان تنظيرا وتطبيقا، وهو علامة لسانية وسيميولوجية غالبا ماتكون في بداية النص، لها وظيفة تعيينية ومدلولية، ووظيفة تأشيرية أثناء تلقى النص ،والتلذذ به تقبلا وتفاعلا، وهو الذي يوجه قراءة الرواية ( كلاب في الظلام ) للروائي ( عبد الزهرة عمارة )، ويغتنى بدوره بمعان جديدة بمقدار ما تتوضح دلالاتها فهي المفتاح الذي به تحل ألغاز الأحداث ،وإيقاع نسقها الدرامي، وتوترها السردي، علاوة على مـدى أهميتـه في اسـتخلاص البنيـة الدلاليـة للـنص، وتحديد تيمات الخطاب الروائي، وإضاءة النصوص بها، وانه كما كتب كلود دوشـيه عنصـر مـن الـنص الكلـى الـذي يسـتبقه ويسـتذكره في آن، بمـا أنـه حاضر في البدء، وخلال السرد الذي يدشنه، يعمل كأداة وصل وتعديل للقراءة، ،وقد جسد ذلك الروائي(عبد الزهرة عمارة ) في روايته ( كلاب في الظلام ) ،إذ يحلل عنوان يقع ضمن مايعرف بالسهل الممتنع إذا ما قراناه قـراءة سـطحية عـابرة تكتفـي بـالنظر إليـه نظـرة جانبيـة ، علـي أن النظـرة المحايثـة العميقـة ربمـا تكشـف لنـا عمـا دفنـه فيـه مبدعـه مـن أشـارات، وعلامات دالة ، وانطلاقا من كل هذا قد يكون بالإمكان تتبع عمل العنوان في النص والشروع في نمذجة تصنيفية ، الرؤية، فيتجاوز العنوان مجازيا مع دلالات الفضاء النصى للغلاف وتنصهر الصورة العنوانية اللغوية في الصورة

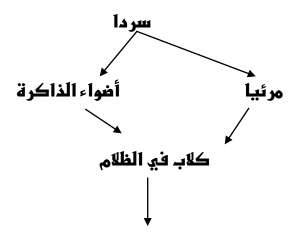
المكانية لونا ورمزا، وللعناوين في الرواية وفقا لعلاقاتها بالشرح الروائي ،و العنوانيـة قـد تنـدرج ضـمن علاقـات بلاغيـة قائمـة علـي المشـابهة ،أو المجاورة، لعنوان الرواية وفقا لعلاقاتها بالذات عن طريق الاختزال إلى الحد الأقصى، فإما الرواية تعبر عن عنوانها تشبعه، وتفك رموزه، وتمحوه، وإما أنها تعيد إدماجه في جماع النص ،وتبلبل السنن الدعائي عن طريق التشديد على الوظيفة الكامنة للعنوان، محولة المعلومة، والعلامة إلى قيمة والخبر إلى إيحاء ، يلتصق به العمل الروائي قد يكون صورة كلية تحدد هوية الإبداع،وتيمته العامة، وتجمع شذراته في بنية مقولاتية تعتمد الاستعارة أوالترميز، وهذه الصورة العنوانية قد تكون فضائية يتقاطع فيها المرجع مع المجاز، وقيامه بدور المركز في الحركة الروائية ،وتحديد مصائر من يسكنه جعله يقوم بدور البطولة الفعلية في الرواية ،ويفرض نفسه على عنوانها ،ويبلور رؤية الروائي (عبد الزهرة عمارة) لعالمه، ومن هنا فهو صيغة مطلقة لعنوان الرواية ،وكليتها الفنية والمجازية، إنه لايتم إلا بجمع الصور المشتتة ،وتجميعها من جديد في بؤرة لموضوعات عامـة تصـف العمل الأدبي،وتحديد مصائر من يسكنه جعله يقوم بدور البطولة الفعلية في الرواية ،ويفرض نفسه على عنوانها ،ويبلور رؤية الروائي لعالمه فنراه يقول: ها هي الأيام تمر دون أن نجد حلا حقيقيا للمأساة كيف نترك السياسـة والأمريكـان يحتلـون أرضـنا ويتربصـون بنـا الـدوائر هـا هـم الآن يرتكبون مجزرة في حديثة عرس يتحول إلى مأتم بفضل عنجهية الأمريكان رد عليه عمار مؤكدا صحيح هؤلاء الكلاب حولونا إلى قطيع أغنام (٢٦٣) ،إن الروائي (عبد الزهرة عمارة ) - وهو يقدم على فعل الكتابة- إنما يعبر عن موقفه من العالم،وينطلق من رؤى يسعى من خلالها إلى محاورة ذلك العالم، معبرا بذلك عن حلمه في إنشاء عالم مغاير يجسد رؤيته ورؤياه،

ويتجسد- قبل كل شيء- في كلماته،وعندما تتعدد أنماط كتاباته،ونصوصه وتتنوع فان تلك الرؤى ووجهات النظر تتوزعها تلك النصوص ،والكتابات بوصفها عالما متكاملا من الأفكار،والأحلام، ، وعن طريق تلك الأفكار،والرؤى،الساعية إلى معرفة ذلك العالم لابد لها من إن تقوم بعملية مداخلة بين تلك النصوص الروائية القصيرة جدا ،لتكون-في النتيجة-فضاءات/مواطن التقاطع هي التي تشكل العالم الروائي،وغيـر الـروائي للروائي ، والفضاءات التي تتقاطع من خلالها نصوص الروائي لاتقتصر فقط على الموضوعات والأفكار،والرؤى التي تعبير عن هاجسه،وموقفه من العـالم-وان كانـت أبرزهـا- بـل تتعـداها إلى اللغـة ،والشخصيات،وإنشـاء الصورة،وبناء النص أيضا، يلجا الروائي (عبد الزهرة عمارة ) في كثير مـن الأحيان إلى الطبقات الفقيرة في نصوصه والروائية ،لأنه يؤمن أن الأدب هو صـــــــوت الفقراء،وهــــــو المــــــرآة التــــــى تعكــــــس همومهم،وأفراحهم،ومآسيهم،وطموحاتهم أما الأدب الـذي لا يـروى بصـوت الفقراء فهو إما أدب دعائي،أو أدب البرج العاجي،الذي يترفع عن الخوض في مآســي الفقــراء، وتعنــي مدينــة العمــارة لــه :المهــد، والحلم،ففيهــا ولـد،وفيها تصـاعدت أحلامـه،بتغير حيـاة شخصـياته القصصـية والروائيـة ،وتدور أحداث اغلب قصصه في أجوائها،ولم تبتعد جغرافيتها ما عدا بعض قصصه/ رواياته التي تدور أحداثها في بغداد ، والكوفة ونستطيع القول إن الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) لجأ إلى تدعيم نصوصه القصصية والروائية ، بتراثنا الثر،محافظا على تراثنا ألشفاهي من الاندثار،أو النسيان، فهو يعتمد على الثالوث القصصى الطبقات الفقيرة / المدينة/ التراث ، لأنه عندما ينتج نصا واحدا جنينا مهما تعددت نصوصه ،و أن هذا النص الواحد ليس هو النص الأول الذي يكتبه،وإنما هو خلاصة النصوص التي كتبها،انه كامن

في أعماق ذهنه،وتتوالد عنه النصوص عندما يراد لها أن تولد ،وليس النص الأول نفسه إلا منبثقا عن ذلك الجنين القابع هناك داخل الذهن،ولذلك كان لابد من معرفة هذا النص الذي كتبه ( عبد الزهرة عمارة ) المتشكل من مجموعة نصوصه الإبداعية، من خلال استكشاف المحاور التي تمفصلت هي ذاتها،ثم تمفصلت من حولها ،ومن خلالها نصوص القاص/ الروائي ،وكذلك تأطير الشخصية التي جسدت رؤاه،واللغة التي عبرت بها تلك الشخصية عن تلك الرؤى، من خلال البناء النصى الذي احتوى كل ذلك وصيره عالما متكاملا أساسه الكلمة، نقول إننا من خلال استنطاق النصوص القصصية والروائية نجدها تعبـر عـن أسـلوب جديـد في كتابـة القصة ،والرواية عنده على الساحة الأدبية، ويعد جنسا سرديا معاصرا ، أراد لإصداره المغايرة عن عادة كتاباته السردية بالافتراق عنها خارج الإشكال ،والتقنيات التي إلف الكتابة بها في إصداراته السردية الـوفيرة ،فجاءت رواية (كلاب في الظلام) سردا يكاد يكون مرئيا،مخترقا بأضواء الذاكرة عن عراق الكاتب بغداده تحديدا ،حيث اللغة هنا بأبسط إشكالها ، وليست عبارة (كلاب في الظلام) على غلاف الرواية سوى توثيق افتراضي فنى لهذا العنوان ، وكلمة فنى هنا كناية عن مناسبة لوصف ما يجري في بغداد من قبل كلاب الاحتلال ،بينما الأحداث الشخصية للكاتب تجرى عميقا في تاريخه الشخصى عبر نهر طويل ، ومتصل من رحلة الطوفان إلى فكرة الخلود ، تتداخل فيه ملامح بغدادات عدة من العباسية إلى حرائق المغول ،وتتفاعل خلف طبقات من الخراب،وليس هناك مؤرخون مكلفون وحدهم بكتابة التاريخ ،كلنا نكتب التاريخ ،والتاريخ الحديث هو محصلة كل الكتابات ،لقد وجد الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) عراقه مهشما مثل جرة أسطورية ما زالت فوقها النقوش والألوان ولكنها تحت الإقدام ،وتحت

العجلات ،وتحت الركام أما أبناء هذا الوطن فكأنهم يعيشون خارج الأرض في كهف اسمه العراق، فكانت عيني الروائي عدسات لرؤية العراق الجريح وهو يقطع من اقرب الناس إليه إلا وهم أبنائه الغيارى ،فكانت صورة مأساوية نقلها ألينا الروائي بريشته كفنان محترف ، وعند تسليطنا الضوء على التاريخ ، والعنوان نجده يتكون من مقطعين اثنين الأول يمثل التاريخ الافتراضي الـذي اختاره الـروائي ( عبـد الزهـرة عمـارة ) ، وهـو (كـلاب) ،والمقطع الثاني يمثل العبارة الافتراضية وهـي (في الظلام ) ،وعند جمع المقطعين، فانه يمثل يوم في العراق وهو: كلاب الاحتلال ، وظلام البلد ، ويمكن توضيح ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي

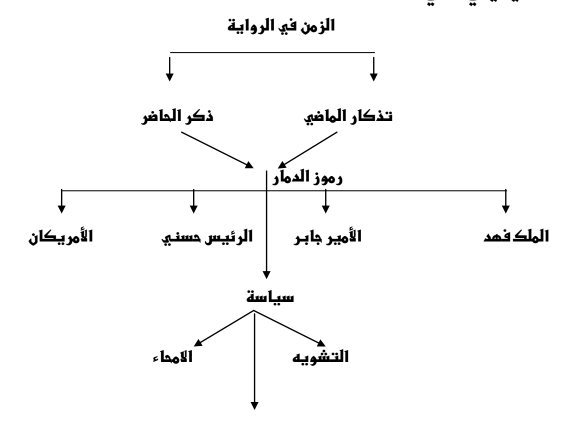


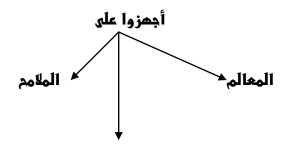


إذن يوم في العراق عند عبد الزهرة = ٢٤ ساعة عراقية مؤلمة ٠

٢- ثانيا الزمان :- لابد من الإشارة أولا إلى أن عزل البنيوية النص،وعلى وجه
 خاص النص السردي عن محيطه الخارجي،أو سياقه قد أفضى إلى

اكتشاف الأنساق البنائية التي ينتظم فيها الزمن السردي،ذلك لأن حاله حال العناصر السردية الأخرى ليس سوى نسق لغوى،(٢٦٤)ولعل أفضل ما قدمه الشكلانيون الروس لهذه المقاربة النقدية،وبالتحديد توماشفسكي هو تميزه بين المتن،والمبنى الحكائيين، فالمتن الحكائي هو المادة الأولية الخام للقص ،أو السرد،أما المبنى الحكائي فهو إعادة صياغة تلك المادة في ضوء رؤيـة الـروائي ( عبـد الزهـرة عمـارة ) ،وايدولوجيتـه، وبعبـارة أخـري إن الـزمن الخطـى الـذي نلمسـه في المـتن الحكـائي سـتجرى عليـه تعـديلات تتضمن تقديم،وتأخير،وقفزات،وتوقفات،وهذا ما وقفت عنده مقاربة جيرار جنيت الشهيرة في هذا المجال الواردة في كتابه خطاب الحكي،(٢٦٥)إذ يري-جنيـت- أن زمـن الحكايـة يرصـد عبـر ثلاثـة مستويات:الترتيب،ويتضـمن اســتباق الأحداث،واســترجاعها،والتكرار أو التـــواتر ويتضــمن المفــرد ،والمكرر،والمؤلف،فضلا عن الديمومة أو السرعة والزمن هو العلامة الدالة على مرور الوقائع اليومية،(٢٦٦) إذ لايمكن قياسه من خلال الذهن المجرد وحــده،بل يمكــن اســتيعابه مــن خــلال الوعى،والإحســاس بحركتــه المتناميـة،(٢٦٧)فنـراه يقـول : انفجـرت خـلال هـذه الأيـام الأزمـة بـين العـراق والكويت بدا الجذب والشد عنيفا وراحت لهجة العراق تعلو وتحتد بينما سعر البترول يواصل انحداره العراق يخسر حاول الملك فهد والملك حسين ان يتوسطا لكن الفجوة كانت كبيرة(٢٦٨)،ويمثل الزمن عنصرا من العناصر الأساسية التي يقوم عليها فن القص ،فإذا كان الأدب يعـد فنـا زمنيا-إذا صنفنا الفنون إلى زمانية،ومكانية- فان القص هو أكثر الأنواع الأدبية التصاقا بالزمن،(٢٦٩)إن مكانة الزمن في الرواية،وسيطرته المحتملة على بناء القصص لها تاريخ طويل،(٢٧٠)لكن تدخل الزمن بشكل غامر قد جاء عندما نشر مارسيل بروست:روايته (البحث عن الزمن المفقود)حيث كان الزمن موضوعا،ووسيلة في آن معا،وحيث لم يسند أي تسلسل زمني سوى ما تسيطر عليه حركة الذهن،والإرادة،(٢٧١) وقد تناول الروائي (عبد الزهرة عمارة) الزمن من خلال نزهته اليومية في زمن مضى ، وعبر تذكرها وهو في العمارة ينطلق في تحليل تكوين من يعيشون قرب الأحداث الدموية في بغداد ، فنراه يسرد لنا الأحداث بلغة السارد العليم فنراه يقول عام ٢٠٠٣بدات الحرب على بغداد من قبل الأمريكان تأمر الملك والأمير والرئيس فهد وجابر وحسني على بغداد اقبل الليل وانطلقت صفارة الإنذار معلنة بدء غارة جوية على بغداد وتجمد كل شيء قالت سلوى وهي ترتعش أنها قنابل ورد عليها عمار لا تخافي أنها أصوات المدافع المضادة للطائرات قالت أم عمار (٢٧٣) ، استطاع الروائي (عبد الزهرة عمارة)إن يعطينا أزمنة متعددة عن بغداد المظلومة والمضطهدة، الزهرة عمارة)إن يعطينا أزمنة متعددة عن بغداد المظلومة والمضطهدة، المخلط السيميائي الآتي:

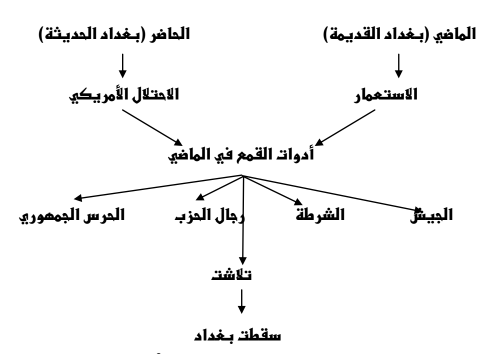




الإرهاب المحتل وجهان لعملة واحدة

والنص الروائي في الواقع يختلف عن النص الشعري لافي الوزن ولا في اللغة ولا في العلاقة مع الشخوص والأحداث ، ولكن هناك فاروق جوهري جذري هو في العلاقة مع الزمن ، ذلك لأننا يجب أن نفرق بين مفهومين هما الزمن و الديمومة، الزمن هو كل متحد كما يقول بيرغسون : ماضي وحاضر ومستقبل ، أما الديمومة فإنها خط حدثى متواصل بين الولادة والموت كما يقول باشلار ولهذا فان الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) يعتقد إن النثر هو النص الذي يتزواج مع حركة الديمومة من حدث لآخر هكذا بشكل أفقى متواصل ، ومن هنا فان العمل الروائي الناجح هو الذي يشتبك ، ويعانق حركة الديمومة هذه (٢٧٣)، ولهذا تجد أن الناس يحبون قراءة الروايات في القطارات ، وقبل النوم لما في ذلك من علاقة تناغم داخلية وخارجية مع حركة الديمومة هذا هو النثر، ويسرد لنا الروائي الأحداث بزمن، وزمان قديم ، وحديث في آن واحد فمثلا هو يتحدث عن الدولة العراقية في الماضي ثم يسرد القول عن الدولة العراقية في الوقت الحالي ، فنراه يقول :كانت الطريق مزدحمة بالناس الفارين من جحيم الحرب دبابات عراقية محترقة آليات وعجلات ومدرعات متفحمة ومسودة الدبابات الأمريكية ورجال المارينز الأمريكيين يشغلون الطريق متوجهين إلى بغداد طائرات الهليكوبتر فوق الطريق حماية الجيش الأمريكي الزاحف نحو بغداد لقد انتهى كـل شـيء سـقطت بغـداد تهـاوت أركـان النظـام بأكملـه بـين ليلـة

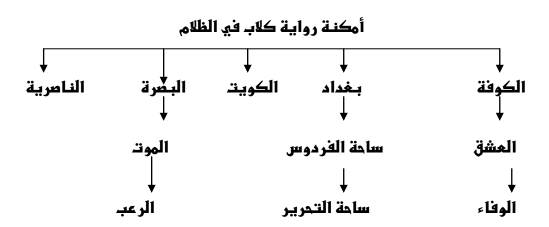
وضحاها تداعت مؤسسات الدولة العسكرية الدبابات الأمريكية تجول في شوارع بغداد بحرية وتعبث في كل شيء والجميع هنا في بغداد يرددون بسخرية أين الرئيس أين الجيش أين الحرس الجمهوري أين الشرطة أين رجال الحزب أين وأين (٢٧٤)، ونلحظ مما تقدم إن السارد استطاع إن يضفي على الرموز التاريخية القديمة دلالة لفظة الحياة، وان يضفي على الرموز التاريخية دلالة لفظة الموت ، وسيتضح ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي : -



"- ثالثا المكان: - ظلت عملية سرد الوقائع لا تبدأ إلا بعد تصوير الإطار الذي تتم فيه هذه الوقائع شائعة،ولزمن طويل في القصص التقليدي،أي وصف المكان،وتحديد موقعه،ووصف الزمان،وتحديده،والتجديد الذي عرفته الكتابة الروائية،وقد جعل منها كما يقول ريكاردو مغامرة الكتابة أكثر مما هي كتابة مغامرة - جعل أيضا من مغامرات الأشياء الموصوفة مغامرات وصف (٢٧٥) لذا فان وصف الأمكنة،والأشخاص،والأشياء،لايقل أهمية عن سرد الأحداث والأفعال،وتختلف حاجة الروائي (عبد الزهرة

عمارة ) وهو يصف الخلفيات الخاصة لشخصياته،وأحداثه إذ قد يحتاج في بعـض الأحيـان إلى وصـف خلفيـة موسـعة،أو يركـز في أحيـان أخـري علـي جزئيات صغيرة،وهذا كله يستلزم معرفة الروائي لبيئته التي يصفها حتى يحقـق أهدافـه مـن هـذا الوصـف في عملـه فالإحسـاس بالمكـان لـدي الـــروائي،وفي تعبيـــره عنـــه يفتـــرض أن يجعـــل القـــارئ يحـــس بالانطباع،والنكهة،والأصوات والجو المألوف الخاص به،وان يستطيع مراقبة الشخصية في عملها،وفي حياتها وان يرى ما تراه الشخصية في عملها،وفي حياتها،وان يرى ما تراه الشخصية من وجهة نظرها ،وان يحس ما تحس به تجاه هذا المكان،(٢٧٦)والمكان يعنى بدء تدوين التاريخ الإنساني،والمكان يعنب الارتباط الجنذري بفعل الكينونة لأداء الطقوس اليومية للعيش،للوجــود،لفهم الحقــائق الصــغيرة،لبناء الــروح للتراكيــب المعقدة،والخفية لصياغة المشروع الإنساني،(٢٧٧)ويعيش المكان العراقي واحدة من لحظات وجوده المؤثرة،لحظة امتدت عقودا من التراجع والاندحار،وهاهي تصعد إلى الذروة غير المأمولة للحدث،مدونة على مشهد الخراب الواسع كلمتها القاهرة،ساعية لتفكيك ما ينطوي عليه هذا المكان مـن علاقــات إنســانية تشــكلت عبــره ،ووجــدت ملاذهــا فيــه،مثلما تشكل،بدوره،عبرها،ووجد مأواه فيها،ليغتني مع كل علاقة إنسانية جديدة تنشأ في ظلاله،ويتشـرب بمـا لاينتهـي مـن المعاني،والـدلالات مسـقطا عنـه شـبهة الحياديـة،والجمود،(٢٧٨)ولقـد أدرك الإنسـان منـذ القـدم الأهميـة المتميزة للمكان،وعلاقته بوجوده،وكان لفكرة المكان أثر أساسي في الفكر الإنساني قديما،وحـديثا،وتطورت هـذه الفكـرة مـع تطـور الفكـر البشـري في تعامله مع العالم الخارجي المحيط به،(٢٧٩)ويبدو أن المكان يأخذ حظه الأوفر في رواية (كلاب في الظلام) ، إذ نجد الروائي (عبد الزهرة عمارة )

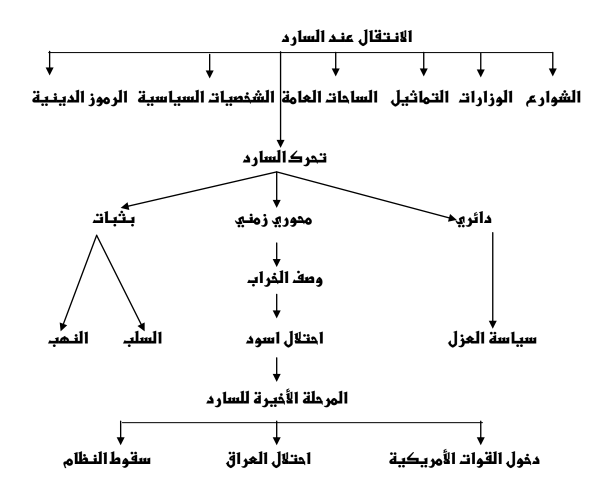
يتفقد أماكن عرفها في السابق ، وهو يسرد لنا تفاصيل الأحزان ، والموت وهي كثيرة ، وغريبة ، ورهيبة ، إلا انه استطاع اختصار الكثير منها في حديثه عن بغداد ترد بالحب ، والعشق ، والوفاء على كل مفردات الدمار ، والموت ، والرعب ، بغداد تواصل أمام مرآة الحقيقة ترميم وجهها الذي مزقته ، والرعب ، بغداد تواصل أمام مرآة الحقيقة ترميم وجهها الذي مزقته وحوش كاسرة وإرادات عدمية جاحدة للفن ، والحياة ، والإنسان ، تدربوا على هذه المسرحية في الشارع ، في نفس المكان ، أعدوها ، وأخرجوها بقدر ما تسمح به الحال فقد تحملوا تكاليفها ، ونذروا كل ما يملكون لإنتاج هذا العمل أقاموا كتل الديكور الذي كان بالألوان ، والأشكال ، والمناظر ، والمؤثرات الطبيعية ، لم يحتاجوا إلى فانوس سحري أو ألوان أو حيل فنية والمؤثرات الطبيعية ، لم يحتاجوا إلى فانوس سحري أو ألوان أو حيل فنية تركته القنبلة وراءها ظل في أرضية المسرح ،استطاع الروائي (عبد الزهرة عمارة ) أن يعطينا صورة ناطقة عن بغداد من خلال الترسيمة السيميائية التتبة : -



ومن هنا تقترب رواية ( كلاب في الظلام ) من تلك النصوص التي تقرأ بتغيراتها ، وليس بوصفها ، بتحولاتها لا بثباتها ، بل بانهدامها لا برسوخها ، ومن هنا أيضا لانجده يتحرك في هذه الرواية بطريق مستقيم بين ساحة

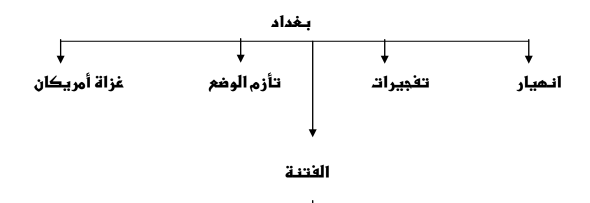
الفردوس ، وساحة التحرير ، أو بين ساحة الميدان ، وساحة الطيران ، ولا بين شارع النهر ، وشارع أبي نؤاس ، أو بين صوبي الكرخ والرصافة ، حركته داخـل الـنص حركـة انزيـاح ، وتمـدد دائـري يشـابه إلى حـد بعيـد جغرافيـا العاصمة المدورة، ويضارع الـزمن المتـداخل ، والمتـدفق مثـل نهـرين يقتربان ، ولا يلتقيان عند خاصرة بغداد، وامتزاج المقابر بالمستشفيات ، إذ تتحول مدينة الطب أهم معقل صحى في الشرق قبل عقود إلى مشرحة كبيرة لعلها الأكبر في العالم حاليا ، وان نص الروائي متشظى المساحات بقدر تماسك بنائه ، يقرأ المكان بعين المرثيات ،مرثيات خراب المدن التي هي جزء كلاسيكي في تاريخ الأدب الرافديني ، بيد أن الخراب الحالي هو خراب عصري على الأقل من خلال تعبيراته في المشهد، المولدات الكهربائية بصوتها ، ودخان عوادمها ، الكراسي المتحركة في بلد المعاقين ، الجدران الكونكريتية التي ترسم جغرافيا العزل ، الجسور فوق نهر دجلة الجاف مرثية تتعدى غرضها التقليدي لتخرج إلى الهجاء ، هجاء متعدد الجهات لكل من ساهم في إيجاد هذا العالم السفلي الذي حل بديلا غير مناسب لأحلام الخلود، فنراه يسرد لنا بعض الأحداث بقوله: ولكن أين الشعب لقد اختفى واثر الجلوس في البيوت يراقب وينتظر لم يبق شيئا غير لصوص يهرولون حاملين معهم غنائم من دوائر الدولة المحترقة مجموعات وإفراد ينهبون مخازن الدولة مخازن الشعب بعض الناس ذابت إنسانيتهم وأصبحت غرائـزهم الحيوانيـة تحـركهم وتـدفعهم إلى ارتكـاب أعمال مخجلة ويندى لها الجبين أفرادا من الاستخبارات الكويتية يحرقون وزارة الصناعة والتعليم العالي والتربية والخارجية أيضا هو الانتقام بعينه يطلبون الثار (٢٨٠)،نلحظ مما تقدم أن السارد أعطنا صورة عن تدمير العراق من قبل الاحتلال الأمريكي ، بل هو نقل ألينا بأمانة علمية الأحداث التي

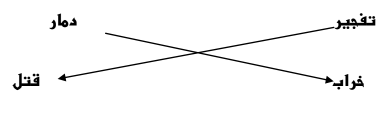
وقعت في العراق أثناء سقوط الصنم في العراق ، ونهاية الحكم الدموي الغاشم ، وسيتضح ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي : -



وعلى الرغم من أن الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) حاول إلى حد معقول تقديم شهادة ثقافية اعتزالية متوازنة عن حال البلد إلا أنه وقع أحيانا تحت طائلة بعض عبارات الفتنة ، وفي تضمين القناعات السياسية الصادمة ليساق الخراب ،ولو بقت الرواية في حدود المشاهدات ، واحتفظت بلغتها الأدبية الرفيعة لنجا مما لحق به من غبار أهل السياسة ، أن ربطه للسياسة في روايته ( كلاب في الظلام ) ، وهو بالفعل كذلك أراد أن ينقل لنا

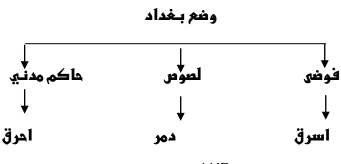
صورة التدمير إلى العالم لأنه حاول تصوير الأحداث بعين الكاميرا هذه بغداد التي أحبها ، ولأنه لا يستطيع مشاهدة الأشياء ونقلها مجردة من ظلالهـا ، وانعكاسـاتها في الخيـال الإنسـاني مـن ناحيـة ، وأمـام الأسـئلة الساقطة فوقنا مثل النيازك ، كان بيكت يقول لايمكن أن نقول صباح الخير من دون سياسة وهو المعروف بمسرحه العبثى، فكيف للروائي ( عبد الزهرة عمارة ) أن يتحدث عن بغداد وعن انهيار ملامح بغداد المدنية دون السؤال الـذي يجـره وراءه حطـام الرمـوز الحضـارية العراقيـة ، وكيـف حدث هذا ؟ وهل هي مجرد مشاهدات صامتة لكاميرا بشرية انه يرى بغداد بعدسة السؤال الكونى الذي خرجت هي من رحمه كما خرج هو من رحمها ، ولهذا فان علاقة الرؤية بالرؤيا في نص كهذا متداخلة ، وقد ترك لها كـل الأفـق الـلازم لتتجلـي، فنـراه يسـرد لنـا بقولـه :كانـت بغـداد تغلـي التفجيرات على أشدها والوضع متأزم لكن الناس تراهم يزاولون أعمالهم بصورة طبيعية غير مكترثين بما يحدث أو أنهم اعتادوا على ذلك منذ سقوط بغداد عام ۲۰۰۳ على أيدى الغزاة الأمريكان (۲۸۱)، نلحظ مما تقدم أن السارد استطاع إن يعطينا صورة المكان المعادي ، ويربط بين الكلام العادى ، والكلام السياسي بلغة أدبية رقية جد ا ، وسيتضح ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي:-



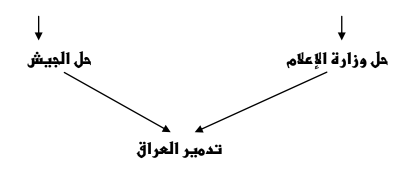


سقوط النظام

نقول بالطبع كان الموضوع السياسي المهيمن عند الروائي (عبد الزهرة عمارة) ولكنه لم يريد له إن يكون الوحيد أو الطاغي وإلا لأزاح الماضي، وأزاح الروائي مع هذه المدينة التي كان يلهو فيها، ويسمر فيها بعيدا عن مأساتها السياسية اليوم، وكان يقصد العودة إلى تلك الأيام مع بغداد ليرى نفسه فيها، وليراها في نفسه، كما التقيا أي قبل قرابة خمسة عقود، فنراه يسرد لنا الأحداث التاريخية لبغداده مع بعض القضايا السياسية التي شغلته بالماضي، والحاضر:غرقت بغداد في بحر الفوضى لصوص محترفين يسرقون كل شيء من الوزارات القصور الرئاسية المتاحف دوائر الدولة الخدمية والتجارية شعارهم اسرق دمـر خـرب احـرق الـدبابات الأمريكية لها موقع في اغلب شوارع بغداد اصدر الحاكم المدني في بغداد بول بريمـر قرارا بحـل الجيش وأجهـزة الأمـن والمخابرات والاسـتخبارات شرطة مكافحة الإجرام كما صدر قرارا أخر بحل وزارة الأعلام (١٨٠٣)، نلحظ مما تقدم إن السارد أراد أن يعطينا صورة عن الوضع السياسي المؤلم، ممزوج بآرائه السياسية ، ستتضح من خلال المخطط السيميائي الآتي: -

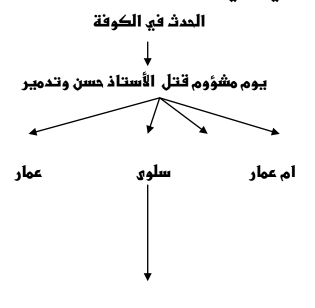


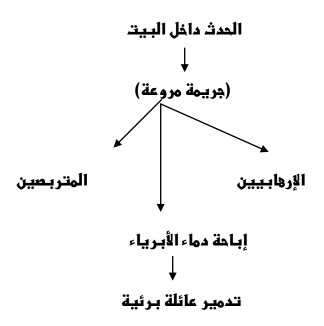
~ 127 ~



 ٤- رابعا الحدث :- الحوادث وهي موضوع الرواية أو الوقائع الجزئية التي يحاول الروائي سردها،أو التي تدور حولها الحكاية،وهي تتشكل من خلال ملاحظات الكاتب،ومشاهداته،وتجاربه اليومية،وانتقاء ما يثير اندهاشه،وما يرى فيه أهمية خاصة تصلح للموضوعات السردية ،(٢٨٣)والروائي الجيد هو الذي لم يكتف بالسماع،والقراءة،والمشاهدة،وإنما يعمل على سبر أغوار النفوس الإنسانية،وكشف أعماقها،والتعرف على ما يدور فيها،فهو إذا ما التقط برؤيته الثاقبة الأحداث التي تثير اهتمامه،وكشف بعض الأمور التي تزيـــد مـــن تجربتـــه اختزنهــا إلى وقـــت الحاجة،وســاعة النضج،والمخاض،(٢٨٤)وللإحداث أثر كبير في أهمية الرواية ،ونجاحها،ولكن بشرط استعمال عنصر التشويق بصورة حسنة،ذلك الذي يعد أبرز وسائل تسيير الأحداث ،وإدارتها،فهو-لو أحسن استعماله- يتمكن من إثارة اهتمام القارئ ،وشـده إلى القصـة(٢٨٠٠)،وقـد لاحـظ فورسـتر هـذا العنصـر،وأثره فيمـا قامت به شهرزاد إزاء زوجها السفاح شهريار فقال وقد نجحت شهرزاد من سوء مصيرها،لأنها عرفت كيـف تحسـن اسـتعمال سـلاح التشـويق،تلك الأداة الوحيدة في الأدب التي لها سلطان على الطغاة المتوحشين-فهي لـم- تبـق علـى قيـد الحيـاة إلا لأنهـا اسـتطاعت أن تجعـل الملـك يتسـاءل دائما،ماذا سيحدث بعد ذلك؟وفي كل مرة تدركها شمس الصباح فتتوقف في منتصف الجملة تاركة إياه يحملق فيها كالمذهول،(٢٨٦)ولا يختلف نص

الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) في روايته الجميلة ( كلاب في الظلام )،وهو يطرح حدثا قد يبدو غريبا،لكن حدوثه قد يأتى أيضا مقبولا في حالة النظر إلى جوهر الحالة الإنسانية التي تميز بها والد عمار من منطقة الكوفة الذي قتل مظلوما ، وقد جسد هذا الحدث المذهل الروائي وهو يسرد لنا الحدث بلغة جميلة ، تدل على مقدرته الأدبية فنراه يقول :وقف الرجال أمامه يريدون البطش به وهو يحاول أقناعهم باعتقاله وزجه في سجن البلدة ومن ثم محاكمته لكن الرجال رفضوا العرض معتبرين ذلك من السخف أن يفعلوه لقد جاء هؤلاء لهدف معين هو تأديبه بطريقة لا يمكن بعدها أن يتجرا مطلقا أن يتطاول كان الرجل في مأزق حرج لا يكاد يجد لنفسه مخرجا فقد بدا الهجوم عليه مباغتا وتملكته الحيرة فبدا عاجزا عن اتخاذ قرار سوى الدفاع حتى الموت لأنه يعرف أن معركته خاسرة كونه فردا وهم عصبة لذا صار مكتوف اليدين (٢٨٧)، نلحظ مما تقدم قدرة الروائي الكبيرة في تسجيل الحدث العظيم ، وهو قتل الأستاذ حسن عبد الكريم عـن طريـق الإشـاعات الكاذبـة ، ،لكـن الشـىء الملفـت للنظـر هـو التصـوير الفوتـوغرافي مـن قبـل الـروائي وهـو ينقلنـا عبـر كأميرتـه مـن مشـهد لآخـر، وبحسب المخطط السيميائي الآتي :-

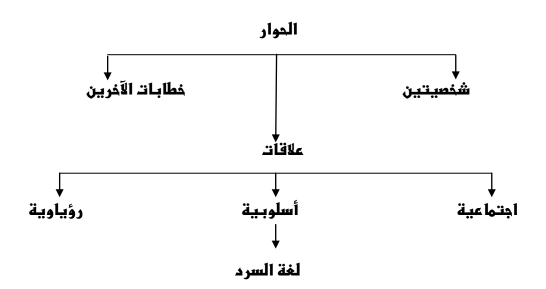


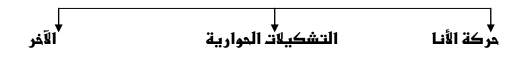


الحدث، إذن، يقوم في الماضي، ويعطي انعكاسه، في تطاول السياق، للحاضر والمستقبل، وفي الإسقاط، وهو معروف ومعمول به في الأدب، نستطيع أن نجعل القارئ يقرأ ما بين السطور، ويفهم الرمز الدال على أن الكلام على الماضي يقصد به الحاضر، والقصد، في الرمز كما في الأسطورة، يسبغ على العمل الأدبي متعة ورؤية، وبكلمة أخرى، هي فكرة تترسخ في يسبغ على العمل الأدبي متعة ورؤية، وبكلمة أخرى، هي فكرة تترسخ في مكون رئيسي من مكونات السرد و توصل إلى أن كل رواية تتضمن أحداثا تشكل النواة الأساسية للرواية و تتمثل بالأحداث الرئيسة و أحداث أخرى تكون ثانوية تتداخل مع الأحداث الأساسية

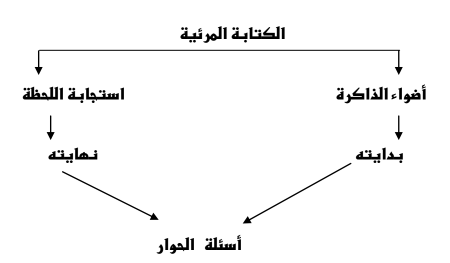
٥- خامسا لغة الحوار: الحوار هو الكلام الذي يتم بين شخصيتين أو أكثر، كما أن الحوار في الرواية يتجه صعودا أو هبوطا نحو خطابات الآخرين في إطار ما تطرحه مجموعات الخطابات من علاقات اجتماعية،ورؤياوية،وخصائص أسلوبية متنوعة،ومن هنا تصبح لغة السرد في الحوار تتسم بحركة الأنا،والآخر في آن داخل التشكيلات الحوارية،إن الحوار لا يرقى بنفسه ،ولا يضع مؤشرا بنفسه،وإنما من خلال اصطراعه مع

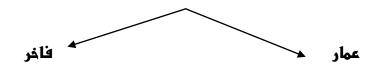
صوت الآخر قربا أو بعدا، نلحظ اللغة السردية هنا في رواية ( كلاب في الظلام ) تختلف عن لغة السرد عند الروائي ( عبد الزهرة عمارة )، فهي هنا بسيطة ، منتبهة ، حالمة أحيانا ،وخالية مما يعتري السرد من ترميز ، وإيحاءات ، ويبدو لي أن الروائي أراد أن يكتب شيئا خارج السرد المتكلف ، وربما أراد الخروج من كل الأشكال ، والتقنيات التي ألفه الكتابة بها ،وارد للغته أن تظل عارية تماما لتعكس بكل دقة، وحرفية حتى مملة ربما كل ما يراه: أنت الدكتور عمار ؟ - نعم وأشار الضابط بيده فهم الشرطة مغزاه انهالوا عليه وسحبوه من فراشه – ماذا تريدون مني ؟ لا تخف مجرد أسئلة وتعود أوثقوه عصبوا عينيه بقطعة قماش واقتادوه نحو البوكس وانطلقت السيارات تنهب الأرض نهبا وفي مركز شرطة النصر فهم عمار التهمة الموجهة له وأودع في التوقيف لحين عرضه على قاضي التحقيق صباح اليوم الثاني وجه قاضي التحقيق التهمة لعمار قائلا – أنت متهم بقتل السيد صبيح نوري (٢٨٨٠)،نلحظ مما تقدم أن الحوار ولغة السرد سوف تضح من خلال المخطط السيميائي الآتي:-



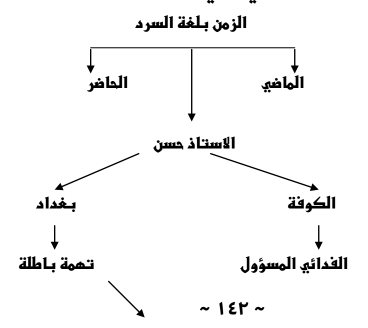


لذا وجد الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) نفسه هذه المرة أمام تجربة من نوع مختلف ، وهي الكتابة المرئية التي تخترقها أضواء الـذاكرة تـارة ، أو استجوابات اللحظة الراهنة ، وأسئلتها كلها تتقاطع أمام الروائي مثل فليم بدايته نهايته ، ونهايته بدايته ، كما يمكن أن لا تكون هذه البداية هي حقا بداية ولا النهاية هي حقا نهاية ، لأنه في هذه النصوص السردية، فنراه يقول عصمت الاثنان ونظر كل منهما إلى الآخر وعجز الغريب أن يتكلم بشيء ويفضي ما في سره لكن الدكتور عمار باغته متسائلا تدعي انك قريبي؟ لا تستغرب كل شيء جائز في هذه الحياة الفانية أوجس الدكتور عمار منه خيفة فأدرك قائلا على كل حال أنا وقتي ضيق أرجو أن تختصر وتعرفني بنفسك أراك لا تريد أن تسمع قصتي بالطبع لا على كل يا دكتور أنا عمك فاخر عبد الكريم الطائي هلا عرفت الحقيقة أنها صدمة هزت كيان الطبيب عمار وهو يسمع هذا الكلام الصادر من الرجل الغريب(٢٨٩)،أعطانا الروائي صورة رهيبة للكتابة المرئية ، وستتضح من خلال المخطط السيميائي الآتي





أحس الروائي (عبد الزهرة عمارة) للمرة الأولى بمعنى الكتابة النثرية ، اقترب أكثر من الرواية التي كان ينظر إليها عبر نافذة الشعرية ، لكنه هذه المرة دخل النثر من بابه الأقرب إلى السرد ، أي ترك اللغة بأبسط أشكالها تحتوي كيانه بأعمق نقطة فيه ،ولعله في هذا النمط من الكتابة يقترب من بعض الكتابات اليابانية ذات الطابع التسجيلي ، والتي تبدو كأنها سهلة من الخارج ، ولكنها في الواقع تتطلب دراية ، وهندسة من نوع آخر ، فنراه يقول : الكوفة أخيرا وصل أليها ظهرا رجل في الثلاثين من عمره يرتدي قاط كحلي وقميص ابيض ورباط ملون وحذاء احمر لامع وجنبه حقيبة متوسطة سوداء كان بصره شاردا عن كل شيء إلا ما يدور في ذهنه من أمر واحد يريد أن ينفذه وبحماس وبدقة كان طويل القامة اسمر البشرة صارم الوجـه ضيق العينين متناسق القسمات خفيف الشارب واسع الصدر الكوفة ويربط فيها بين الزمن الماضي ، والزمن الحاضر ، وبشعرية وصل الكوفة ويربط فيها بين الزمن الماضي ، والزمن الحاضر ، وبشعرية السرد من خلال المخطط السيميائي الآق :-



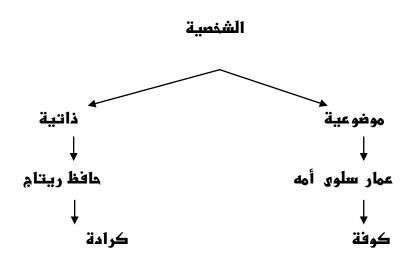


بغداد العاصمة شوارعها ، ونصبها ، ساحاتها ،، والتغيير الذي طرا على معالمها ، وبنيانها بعد الحرب الأميركية الظالمة ، حازت على اغلب السرد عند الروائي (عبد الزهرة عمارة) أن لم يكن كله ٠

٦- سادسا الشخصية: - :إذا كانت الرواية لا تقوم إلا على أحداث فان الإحداث لا تجري دون شخصيات،والشخصية هي الإنسان أو الحيوان الذي يستخدم رمزا لشخصية إنسانية،لغاية من الغايات،وشخصية كل إنسان تتالف مـــن عناصـــر أساســية هـــي: بيئته،ومولـــده،ومظهره العام،وسلوكه،وطعامه،ومنامه، وحبه،وكرهه،وما شابهها،(٢٩١)ومن منا لم يعجب،وهو يقرأ رواية على قدر من الجودة،كيف استطاع الروائي أن يبث الروح في شخصياته،ويمنحها خصائصها المميزة على غفلة من قرائه،بحيث لا يستطيع المرء أن يحدد بسهولة أين،ومتى منحت الشخصية صفاتها المحددة،ورسختها في الذهن،(٢٩٠)إن الشخصية هي بمنزلة محور تتجسد المعاني فيه والأفكار التي تحيا بالأشخاص أو تحيا بها الأشخاص وسط مجموعة القيم الإنسانية التي يظهر فيها الوعي الفردي متفاعلا مع الوعي العام في مظهر من مظاهر التفاعل بحسب ما يهدف إليه الروائي في نظرته للقيم،والمعايير الإنسانية،والشخصيات أيضا تجسد القيم على اختلاف أنواعها في المجتمع،وتـدل عليها،وتعمل على تفهمنا لها في إطار الإبداع

الفني (٢٩٣)، وحديثنا عن الشخصية في العمل الروائي يجرنا إلى الحديث عن ثلاثـة نشـاطات في التحليـل الأدبي،النشـاط الأول هـو أن نحـاول أن نفهـم طبيعة،ونفسيتها،وخفاياها الشخصية في العمل الروائي،والنشاط الثاني أن نحاول فهم الأساليب الفنية التي يتبعها الروائي ،والطرق التي يسلكها لعـرض الشخصـية وخلقها،وتصـويرها في العمـل القصصـي لإقنـاع القـارئ بحقيقتها،والنشاط الثالث هو أننا بوصفنا قراء مهتمون بمدى صدق هذه الشخصـية وبمـدى أيماننـا بـان الـروائي قـدم شخصـية يمكـن أن نقتنـع بها،ونصدق بوجودها،والنشاط الأخير يعنى بالضرورة الحكم على الشخصية الروائية من خلال العمل وحدة متكاملة،وكيفية نجاح الروائي في أو إخفاقه تصوير شخوصه ضمن إطار العمل الروائي <sup>(٢٩٤)</sup> ومن خلال استنطاق رواية (كلاب في الظلام) نجد الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) يتحدث عن السارد العليم من خلال شخصية دكتور عمار البطل الرئيس في الرواية :وهو يتحدث عن مدينة بغداد هو توثيق شخصي ، هو تأريخي الشخصي لبغداد ، هي الصورة الوثائقية التي أخرجها الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) من مكتبة عمره ، ونقلها على الورق إن هذا النوع من الكتابات أقرب أشكال الكتابـة التاريخيـة إلى الواقـع لأننـا لا نـؤمن ولا للحظـة واحـدة بالكتابـة الموضوعية ، وكل من يتحدث عن الموضوعية إنما يسعى لوضع قناع عن ذاتيته في ما يكتب وما يقرر ، ليست الموضوعية إلا خداع بصر وذرا للرماد في العيون ، ويجب إن نخرج من هذه الكذبة الكبيرة ،إذن كانت شخصية السارد قد تحولت من الموضوعية إلى الذاتية من خلال السرد الذاتي إليه فنراه يقول : كان عمار في الخامسة من عمره عندما غادر مدينة الكوفة مع أمه وأخته الصغيرة سلوى غادرها إلى بغداد مرغما حط رحاله مع بيت خاله حافظ علوان في حي الكرادة تقاسم البيت مع خاله لحين شراء بيت

لهم في القريب العاجل وكانت لخاله ابنة في الرابعة من عمرها اسمها ريتاج وشاركتهم في اللعب وكم كانت فرحتها كبيرة بقدوم عمار وأخته سلوى وشعرت بان أصبح لديها أصدقاء تلعب وتمرح معهم (٢٩٥)،وسيتضح ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي: -



إن الذاتية هي حبر كل نص مهما كان حتى كتابة المعاهدات ،والدساتير ، والنصوص الدولية تلعب فيها ذاتية محرر هذه النصوص دورا كبيرا ، وكلنا يعرف كيف كتبت القرارات الدولية الشهيرة الخاصة بالمنطقة العربية ،وكيف صار الاختلاف في فهمها ، وقد عبر الروائي عن القضايا المصيرية التي تمس حياته بذاتية شعرية ، أو شعرية نثرية رائعة ، فنراه يقول : كانت ريتاج تسير بجنابة منتصبة القامة مرفوعة الرأس متوثبة الخطى تفيض عيناه بنظرة ظافرة حالمة كانت تختلس النظربين الفينة والفينة بصمت وعندما تلاقت عيناها بعينيه افترت شفتاها عن بسمة رقيقة دخلت في قلبه مباشرة فقال لها وهو لا يزال ينظر إليها شاردا – أنت فاتنة يا ريتاج هذا اليوم ندت منها ابتسامة خجلى لا تخلو من سعادة فقالت

باستحياء وهي مطأطأة الرأس – شكرا أراد أن يفتح موضوعا معها لكنه كان شبه مقيد من أخته سلوى (٢٩٦) ،نجد شخصية الكاتب تتجسد من خلال تحول السرد من السرد الموضوعي ، إلى السرد الذاتي ، وبلغة أدبية رقيقة،ورفيعـة المسـتوى تـدل دلالـة واضـحة ، ومـن خـلال المخطـط السيميائي الآتي : -

# نتائج البحث

- تسليط الضوء على قاص عراقي من مدينة العمارة ، لم تسلط عليه الأضواء الإعلامية بسبب ميوله السياسية ·
- دراسـة روايـة (كـلاب في الظلام)،وهـي سـرد نثـري رائـع اسـتطاع الكاتب أن يسرد فيه أحداث العراق المؤلمة، بصورة أدبية سلسلة تشد القارئ من بداية الرواية حتى نهايتها، لما يملكه الكاتب من أسلوب فنى رائع٠
- تم تطبيق المنهج النقدي السيميائي في البحث ، وهو المنهج النقدي المناسب لدراسة هكذا موضوعات ·
- نجح الكاتب في هذا النوع من الكتابة الأدبية الذي يطلق عليه فن السرد ،اوالتوقيعات ، أو المذكرات اليومية ٠

#### المصادر والمراجع

- آليـات السـرد في الشـعر العـربي المعاصـر:د٠ عبـد الناصـر هلال،مركـز الحضارة العربية،ط١،القاهرة،٢٠٠٦٠
  - أركان القصة :فور ستر:ترجمة حسن محمود،دار الكرنك،القاهرة ١٩٦٠ ·
- إشكالية المكان في النص الأدبي:ياسين النصير،دار الشؤون الثقافية العامة،بغداد،١٩٨٦ ·
- بحوث في الرواية الجديدة:ميشال بوتور،تر:فريد انطونيوس،بيروت ط ١، ١٩٧١ ·
- بناء الرواية:سيزا أحمد قاسم،دار التنوير للطباعة والنشر،بيروت،ط ١ ١٩٨٥ ·
  - البناء الفني لرواية الحرب في العراق:عبد الله إبراهيم،دار الشؤون
    - الثقافية العامة،بغداد،١٩٨٨ ٠
- تحليل الخطاب الروائي:سعيد يقطين،المركز الثقافي العربي،بيـروت،ط١ ،١٩٨٩ ٠
  - تذوق الأدب: د · محمود ذهني،مكتبة الانجلو المصرية،القاهرة ·
- تقنيـات السـرد الـروائي في ضـوء المـنهج البنيـوي : د ٠ يمنـى العيـد،دار الفارابي للنشر ، بيروت ، ط ١ ، ١٩٩٠ ٠
- التناص نظريا وتطبيقيا : د٠ احمد الزغبي ، مؤسسة عمون للنشر ، عمان ، ط ٢ ، ٢٠٠٠ ٠
- الحبكـــة:إليزابيث دبل:ترجمـــة عبـــد الواحـــد لؤلـــؤة،دار الحريـــة للطباعة،بغداد،۱۹۸۱ ،موسوعة المصطلح النقدي (۱۲) ٠
- السيمياء والتأويل في النقد العربي المعاصر : عبد اللطيف محفوظ ،اتحاد الكتاب العرب ، دمشق ، ٢٠٠٦ ·

- الشعر العربي المعاصر : د٠ عز الدين إسماعيل ، دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٦٣
- شـعرية السـرد في شـعر احمـد مطـر:د٠ عبـد الكـريم ألسـعيدي،دار السياب،لندن،ط ٢٠٠٨،١
- علم السيمياء والعنوان في النص الأدبي: بلقا سم دقة ، منشورات الجامعة ، الجزائر ، ۲۰۰۰ ·
- الفضاء الروائي عند جبرا إبراهيم جبرا:د٠ إبراهيم جنداري،دار الشؤون الثقافية العامة،بغداد،ط ٢٠٠١، ١
- قراءات في الشعر العربي الحديث والمعاصر: د٠ خليل الموسى ، اتحاد الكتاب العرب ،دمشق ، ٢٠٠٠ ٠
- محاضرات في النثر العربي الحديث:د٠ حاتم ألساعدي،بيروت- لبنان،ط١ ،١٩٩٩ ٠
- مرايا نرسيس: د٠ حاكم الصكر، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، ط ١ ، ١٩٩٩ ٠
- مشكلة المصطلح في الأجناس الأدبية: د٠ علي كـاظم أسـد، جامعـة اليرموك، الأردن، ١٩٩٥٠
- مصطلحات النقد العربي السيماءوي: د٠ مولاي علي بوخاتم ، اتحاد الكتاب العرب ، دمشق ، ٢٠٠٥ ٠
- المكان العراقي جدل الكتابة والتجربة: تحرير وتقديم لؤي حمزة عباس، بيروت، ط ۲۰۰۹، ۱
- نظرية البنائية في النقد الأدبي: د٠ صلاح فضل، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ط ٣، ١٩٧٨ ٠

- نظرية المنهج الشكلي:الشكلانيون الروس:ترجمة حسام الخطيب،الدار البيضاء،ط ۱ ، ۱۹۸۲ ۰
- النقد التطبيقي التحليلي: د٠ عدنان خالد عبد الله،دار الشؤون الثقافية العامة،ط ١ ، بغداد،١٩٨٦ ٠

#### الصحف والمقالات: -

- جريدة الحوار المتمدن ، ع ۲۷۱۷ ، بتاريخ ۲۶ / ۷ / ۲۰۰۹ ۰
  - جريدة الصباح: بتاريخ ٢٧ /١٠ / ٢٠٠٧
  - جريدة كتاب العراق : بتاريخ ٣ /٢/ ٢٠١٠ ٠

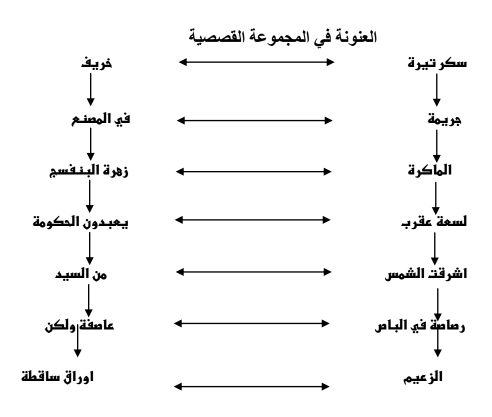
يكتب القاص (عبد الزهرة عمارة) قصصه بصدق،صدق الإحساس ،وخفة الحلم،وكأنه يحصي خسارته التي هي خسارتنا،تراه ينصت لنبض الحياة رغبة بالكتابة،لنزعة إنسانية بداخله،نزعة مفرطة في الصدق، قصصه تعلن رصد تعارضات حادة تشكل الواقع العراقي في مشهديه سينمائية وقصصه تعلن امتدادها الزمني نهاية الثمانينيات،وصولا إلى بداية الألفية الجديدة بوصفها أي قصصه الخيط الدقيق الذي يربط بين الواقع ،والخيال ،بين الحياة نفسها ،والحلم وقصصه تجمع للمختلف،وللحالات المتناقضة،وتجسيد لماهية الوجود الإنساني بأصالته،وجدته،وهشاشته وصصه حافلة بالمشاعر الإنسانية بطعم عذب يشبه مرارة الواقع،واقعنا العراقي واختلالا تهم عبر لغة ترصيد حياتنا العراقيات بحروبها،وحاراتها،واحتلالها،لغة ترصيد باذخةالدهشة والمهب من اجل اقتناص لحظة بوح باذخةالدهشة والمهب من اجل اقتناص لحظة بوح باذخةالدهشة والمهب من اجل اقتناص لحظة بوح باذخةالدهشة والتها،واحتلالها،لغة ترصيد المهند والقفة في المهب من اجل اقتناص لحظة بوح باذخةالدهشة والمهب من اجل اقتناص العلية والمهب من اجل اقتناص الورقي المهب من اجل القتناص المهب المهباء والمهب من اجل القتناص الحدة المهباء والمهباء والمهباء

1- مقتــرب أول: العنونــة: - راح الكتّـاب – في العصــر الحــديث – والناشــرون يتفننــون في صــياغة عتبـات مطبوعــاتهم الأولى مــن عنوانات،واهداءات، ومقدمات ،فضلا عن شكل الغلاف،وكلمة الناشر،بل حتى الرسم التشكيلي الذي يوضع على غلاف الكتاب،(٢٩٧٠) وبالتحديد بعـد نضج فكرة التداخل الاجناسي بين الفنـون المختلفة،ومنها بين التشكيل،والأدب- وغيرهـا ممـا أطلقـت عليـه المقاربـات السـيميائية الحديثة (علم العنونة)،(٢٩٧٠) وصيرت له نظرية خاصة به ورائدا يشار إليه بالبنان هو الناقد الهولندي (ليو هوك)،وتتأتى أهمية هذه العناصر،التي أطلق عليها جيرارجنيت تسمية النص الموازي،أوعتبات النص،(٢٩٩٠) على

وجه خاص العنوان- من كونها تشغل منطقة استراتيجيه في عملية التلقى،هي المنطقة الأولى بصريا،ودلاليا،تلك المنطقة التي يحدث فيها التصادم الأول بين القارئ ،والعمـل الأدبى (٣٠٠)،وفي ضـوء ذلـك امتلكـت هـذه العناصـر وظيفـة خطـرة هـى قيـادة القـارئ إلى جغرافيـة العمـل الأدبي،ومنحـه مفـاتيح استكشـافه ،وإضـاءة مجاهله،ولاسـيما أن رولان بارت قد وسع مفهوم السيمياء فلم يعد محددا- كما يرى دي سوسير-بالعلامة اللسانية،بل بكل ما هو لفظى،'وغير لفظى،أي محاولة تطبيق اللغــة علــى الأنســاق غيــر اللفظيــة كالأســاطير،والأزياء،ولون الغلاف،والرسم التشكيلي الذي يطرزه وغيرها فجعل السيمياء فرعا من اللسانيات،وليس العكس،فقد صارت السيمياء،ذلك العلم الذي يهتم بالإشارة مهما كان نوعها،طقوسا-رموزا-عادات-كلمات-ملابس-دیکورات-طعاما،وکل ما من شأنه أن يحمل انطباعا رمزيا او دلاليا،<sup>(۳۰۱)</sup> وعند تسليط الضوء سيميائيا على عنوان المجموعة القصصية ( السكرتيرة والخريف ) للقاص ( عبد الزهرة عمارة) وفي المجموعة القصصية تترابط جميع عناصر المجموعة ترابطا متناغما يشد العنوان إلى الكلمة الأخيرة فيها،مرورا بعتباتها النصية،والنصوص، فعنوان ( السكرتيرة والخريف ) ،عنوان محمل بالدلالة،ومعبر عن صورة شاعرية أراد لنا القاص أن نتوقف عنـدها عنـدما اختـار أن يكتـب عنوانـه بهـذا الشكل ليست مألوفة في الحديث اليومي،لان (السكرتيرة ) تكون مرئيا للجميع ولا حاجة للإشارة إليها وبذلك يكون (الخريف ) الوارد هنا خريفا من نوع خاص،يحتاج إلى الإشارة للفت الانتباه إليه،ويأتي ذلك الصمت الـذي يعقـب الإشـارة،ليعطي القـارئ فرصـة للتأمـل في الخريف،وربمـا التساؤل عنه،لتتحقق المعرفة أخيرا ،بأنه خريف القاص،والمراد منه

نصوص هذه المجموعة القصصية الجميلة ،مما يكسب النص صفة معنوية قد لا يستطيع التعبير عنها بصورتها المكتوبة،فحرص القاص على إظهار هذه الصفة من خلال الإشارة إليها،وجعل هذه الإشارة فاتحة للمجموعة،ليدخل القارئ إلى عوالم النصوص القصصية ،وهو يختزل في ذاكرته تلك الصورة المعبرة عن الحقيقة التي تقف وراء النصوص،إذ أن الخريف يكون دوما بحاجة إلى ما يثيره،وأكثر عوامل الإثارة التي ترد في النصوص القصصية هي السكرتيرة ،التي تعبر عن ضراوة ما يعانيه القاص في نفسه نتيجة تأثره بالواقع،وأحداثه المترسبة إلى ذاته ، إن معاينة متفحصة لبعض عنوانات النصوص القصصية التى ضمتها المجموعة القصصية( السكرتيرة والخريف )تمنحنا فرصة سانحة نحو عـوالم القـاص (عبـد الزهـرة عمـارة ) ،وخسـاراته ،ومنهـا:( السـكرتيرة والخريف ،جريمة في المصنع ، الماكرة ، زهرة البنفسج ، لسعة عقرب ، يعبدون الحكومة ، واشرقت الشمس ، من السيد ، رصاصة في الباص عاصفة ولكن ، الـزعيم ، اوراق متساقطة )إنها رسائل موجعـة بثهـا القـــاص إلى متلقيـــه،وهي تـــروي متانـــة تشـــبث القـــاص بناسه،ووطنه،ولاسيما في قصصه الاخيرة، فلا عجب أن تصطبغ نصوص المجموعـة القصصـية بلـون الـدم والـدمار الـذي حـل بـالعراق ،كتلـك الأيقونــة الحمــراء التــي تشــير إلى خــيط الــدم الظــاهر في مضــمون المجموعة،فثمة وشائج سرية تربط بين الاثنين،وبسبب نثرية النصوص القصصية ،فان الصور والمضامين تشكل العلامة المهيمنة على فضاءات النصوص الدالة على احترفات الذات الساردة التي تحيلنا إلى عذابات القاص الحقيقية،وليست المتخيلة،أو المفتعلة مما اضفى ذلك علــى نصــوص المجموعــة القصصــية صــدق التجربة،وجماليــة الأداء

الفني،وعلى الألفاظ،والصور،والتشبيهات ذات الظلال النفسية التي تومئ للقارئ باشارات تحيله إلى نفس القاص المضطربة من جراء اضطراب الواقع نفسه (٣٠٣) ،إن التوصيفات اللاذعة التي أطلقها القاص على شخصياته وإنها تشير علانية إلى معجم سردي شامل يعين القارئ على تلمس خطى القاص ،وأسلوبه الفني في كتابة النص القصصي ونجد ذلك في الترسيمة السيميائية الآتية:-





والتجريب عند القاص (عبد الزهرة عمارة) جاء نابعا من هوسه في البحث عن قصة جديدة ترتقي إلى مصاف التأويل يكون فيها الرمز أساسا للأبعاد الدلالية الموحية لأحداث معاشة ترمي ظلالها،وشباكها صوب المتلقي لإثارة التساؤل،والتفكير،وذلك ما ندركه واضحا في قصص مجموعته (السكرتير والخريف) ويبدو جليا من عناوين القصص أن القاص كان يلجأ إلى إدخال الرمز في قصصه تدريجيا،ابتداء من العنوان الذي يجرده من محتواه الواقعي،وينتقل به إلى بعد دلالي يربطه مباشرة بمحتوى القصة التأويلي لإكمال عملية الترابط المدروس بين القصة وعنوانها (٣٠٣)،واحتكم القاص المبدع (عبد الزهرة عمارة) إلى ضميره الأدبي ،وكتب ما أملاه عليه ضميره،وما وجده عادلا،ومنصفا،فكانت قصصه سجلا لمظلمات الشعب العراقي،ومآسيه في زمني الحرب والاحتلال ،وقد خرج من تلك الحقبة الحرجة،ابيض الوجه،وحظي باحترام الأدباء الاصلاء الحقيقيين،والقراء الجادين،وسيبقى سائرا في هذا الطريق الصعب على الرغم من وعورته،لكي يؤدي رسالة الأديب الانسانية،

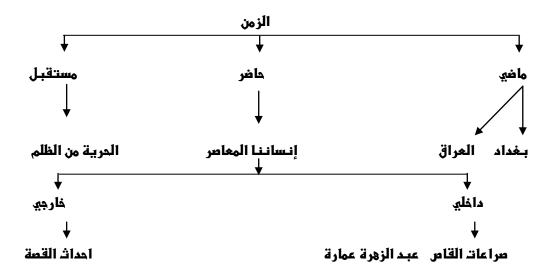
7- مقترب ثان:الزمانية: - يلجأ الكثير من الكتّاب إلى وصف الزمان وصفا مسهبا في سبيل إعطاء القارئ نكهة الواقع الذي يحاولون خلقه،وتصويره،والقاص الناجح لا يقتنع بإعطاء قرائه وصفا موضوعيا مجردا للحقبة التاريخية للحدث،بل يحاول أن يجعلهم يعايشون شخوصه معايشة وجدانية، وفكرية عن طريق زج انفعالاتهم،واستجاباتهم الجمالية في انفعالات،ومواقف شخوصه الوهمية(٢٠٠) ويعد الزمن عاملا فعالا في الحياة،لأنه عنصر يحمل قدرة على التغير يجعل البيئة بكل تفاصيلها لا تستمر في حالة ثبات ،بل يحركها باستمرار،بوصفه متحركا،فللحظة الواحدة متحركة إلى اللحظة يحركها باستمرار،بوصفه متحركا،فللحظة الواحدة متحركة إلى اللحظة التالية،وكل حركة تحمل معها تغيرا،وبما أن الزمان فعال في الحياة فهو عنصر فعال في القصة أيضا، (٢٠٠٠) وبسبب هذه الفاعلية لابد

للكاتب أن يحدد زمن الإحداث التي تجري في القصة،كما ينبغي عليه إن يحرص على وضوح المراحل الزمنية بين كل حدث وآخر،لان كل حدث في القصة لا يكون له زمنه الخاص فقط،بل يكون له زمن علاقاته بلاحداث الأخرى(٣٠٦)،لقد كان الزمن وما يزال يثير الكثير من الاهتمام،وفي مجالات معرفية متعددة ابتدأ التفكير فيه من زاوية فلسـفية،فكانت منظـورات الفلاسـفة تنطلـق مـن اليـومي لتطـال الكونى(٣٠٧)،فمقولة الزمن متعددة المجالات،ويعطيها كل مجال دلالة خاصة ،ويتناول بأدواته التي يصوغها في حلقه الفكري،والنظري،وقد يستعير مجال معرفي ما بعض فرضيات أو نتائج مجال آخر،فيوظفها مانحا إياها خصوصية تساير نظامه الفكري،(٣٠٨)فأرسطو يعرف الزمن بمقدار الحركة فيما يتعلق بـ القبل،والبعد،(٣٠٩)فهو يعرفه على أكثره اتساما بطابع الفيزياء،ويربط بينه وبين الحركة الفيزيائية،فلم يعـد الزمان يعرف ميتافيزيقيا،على انه صورة للأبدية،أو حركة النفس،بل أصبح يعـرف- كمـا يمكننـا القـول- فيزيائيـا،أي كنظـام عـدي يبـين اتجاه الحركة،يبين ما يتقدم،وما يتأخر،(٣١٠)ونجد في معظم قصص القاص ( عبد الزهرة عمارة ) تحتوي على رؤى فلسفية ،وليست هي الفلسـفة المحضـة التـى ورد ذكرهـا في كتـب الفلسـفة،بل هـى رؤى إنسانية تستشرف المستقبل،وتحاول تنوير الواقع،وتغيره إلى واقع أفضـل،وكذلك الرؤيـة الفلسـفية نحـو الماضـي مـن خـلال رمـوزه التاريخية،والأسطورية،والحكايات الشعبية،وعند استنطاق نصوصه القصصية نجدها تتحدث عن النزمن الذي تجري فيه إحداث القصة،ويمكن إن يكون في الماضي،أو الحاضر،أو يكون في المستقبل كما في قصـص الخيـال العلمـي،ويمكن إن تكـون ارتـدادات في الـزمن كمـا في قصـص تيـار الـوعى فيتـداخل الـزمن الحاضـر بالماضـي،أو المستقبل بحسب إحداث القصة ولنأخذ قصة (رصاصة في الباص) نموذجا للزمان لوجدناها تتحدث عن توليد النص القصصي بطريقة المونولـوج الـداخلي تارة،وعلاقـة السـارد القـاص مـع الآخـرين تـارة أخرى،إما شخصية (بغداد ) في القصة انفتحت بإشكالية مع العديد مـن الشـواهد المرسـومة،فأعطى دلالـة وطنيـة تكرسـت داخـل إطـار الزمن المرسوم، فنراه يقول : بغداد عام ٢٠٠٦ استيقظت متاخرا هذا اليوم عن الدوام الحكومي مما اضطررت ان استقل باص الاجرة الذي غص بالركاب لاصل الى شركة النسيج القطني التي اعمل بها كان جو بغداد في غاية التازم الغزو الامريكي مبرر كما يقولون عبيد النفط والدولار وصناع السياسةسقطت بغداد على مرأى من العرب بل تأمر العرب عليها وانتشرت العصابات المنظمة مظاهر غريبة لم تكن من ثوب الشعب العراقي القتل على الهوية الذبح بحجة شرعية الطائفيـة علـى اشـدها وفي منتصـف شـارع الوزيريـة اوقفـت البـاص سيطرة عسكرية عراقية كما يبدو صعد احد الجنود ليسال الجالسين في مقدمة الباص – اسمك؟ فرد عليه بسرعة – عثمان فاشار بيده قائلا – انزل من الباص وانتظر وسال الثاني – اسمك ؟ عباس – ابقى في الباص ٠٠٠ التفت احد الجنود قائلا لي – اسمك؟ وبدون تردد قلت – بغداد ‼صعق بوجهي قائلا – غبي اسالك عن اسمك تقول بغداد! قلت بعصبية – لاتقل غبى انت عسكري يجب ان تحترم الشعب تقدم نحوى وادار بندقيته وضربنى على وجهى سال الدم على اثره قائلا – تريد تجعلنا سخرية نسالك عن اسمك اجب بسرعة والا حطمت راسك اجبته وفمى ملىء بالدم – والله العظيم

اسمي بغداد هاكم الجنسية اقراؤها وراح العسكري يتفحص الهوية وهو يتمتم – بغداد حسن عبد السلام (٢١١) ، يمثل شفرة مختزلة لخطاب سيولوجي ،وسياسي عشناه في سنوات الاحتلال ،فكل فقرات التحول داخل جسد القصة إشارات إلى ذلك على الرغم من التموج الواضح بين التناصات الملحة بيالمقدس من جهة ،والموروثات الأخرى من جهة ثانبة،كما حدث للسارد والحديث عن شخصية بغداد الرئيسة في القصة وهو مشحون بإشارات رمزية لكشف حقائق واقعية عن شخصية ملموسة،وبحسب الترسيمة السيميائية الآتية :-



وكذلك عند تحليل الزمن تحليلا سيميائيا نجده يعطينا دلالات مختلفة من خلال الأزمنة الآتية :



مقترب ثالث المكانية :- إذا كانت القصة في المقام الأول،فنا زمنيا يضاهي الموسيقى في بعض تكويناته، (۲۱۳) ويخضع لمقاييس مثل الإيقاع، (۲۱۳) ودرجة السرعة فإنها من جانب آخر تشبه الفنون التشكيلية من رسم، ونحت في تشكيلها للمكان،إذ إن المكان في إبعاده يحتوي الزمن مكثفا، (۲۱۳) والمكان يمثل الخلفية التي تقع فيها إحداث القصة، في حين يتمثل الزمان في هذه الإحداث نفسها، وتطورها، لذلك فان طريقة إدراك الزمان تختلف عنها في المكان، فالزمان يحتبط بالإدراك النفسي، إما المكان فيرتبط بالإدراك الحسي، (۲۱۳) وللمكان أهمية كبيرة في القصة إذ انه هو الميدان الحاضن الحدث، والشخصيات المشاركة فيه، لـذا فانه يـنظم العناصر المكونة للقصـة، (۲۱۳) ويـرتبط المكان بالزمان بحيـث لا يمكن فصـلهما في القصة، القص، (۲۱۳) ويـرتبط المكان بالزمان بحيـث لا يمكن فصـلهما في القص، الزمان يأخذان بعدا جديدا في النص مع ارتباطهما بالواقع، (۲۱۳) ولقد أدرك الإنسان منذ القدم الـدور المتميز للمكان، وعلاقته بوجوده، ولعبت فكرة المكان دورا أساسيا في الفكر الإنساني قديما، وحديثا، وتطورت هذه الفكرة المكان دورا أساسيا في الفكر الإنساني قديما، وحديثا، وتطورت هذه الفكرة المكان دورا أساسيا في الفكر الإنساني قديما، وحديثا، وتطورت هذه الفكرة المكان دورا أساسيا في الفكر الإنساني قديما، وحديثا، وتطورت هذه الفكرة

مع تطور الفكر البشري في تعامله مع العالم الخارجي المحيط به،(٣١٩)وما تركتــه لنــا المعجمــات اللغويــة في تنــاول لفظــة المكان،ومرادفاتهــا الكثيرة،فالمكــــان عنــــد اللغــــويين يعنــــي الموضــــع،وجمعه أمكنة،وأماكن،(٣٢٠)وقد صرح أفلاطون بأول استعمال للمكان إذ عده حاويا ،وقابلا للشيء،(٣٢١)والمكان عند القاص ( عبد الزهرة عمارة ) الذي تجري عليه إحداث القصة،يمكن إن يكون مكانا صغيرا مثل غرفة ،أو مكانا اكبر منها فقد تجري إحداث القصة في سـوق،أو دائـرة حكوميـة او مصـنع ، او سيارة ،أو في مكان واسع في مدينة،أو مدينتين أو اكثر٠ وفي القصة الاولى من مجموعة القاص ( عبد الزهرة عمارة) السكرتيرة والخريف ،فقد هيمن فيها جو المكان المفعم بالصمت،والظلمة،والمشاهد الحيوية ،لتغيب الشخصية المهيمنة،ويترتب عن ذلك تصورا لشخصية حكائية خلف المتن السردي،تعتمد محور القارئ ،لتتعـدد القراءة،وتختلـف في التحليل،ولعـل هذه الشخصيات الناطقة باسم المؤلف- كما صنفها هامون- فهي تميل إلى معنى ثابت تفرضه ثقافة من يشارك في تشكيلها ٠ (٣٢٢)، فنراه يقول: صيف عام ١٩٧٠ شارع الرشيد مصنع الاجهزة الدقيقة الساعة الثامنة صباحا وقفت السيارة المرسيدس البيضاء امام باب المصنع ترجل منها رجل في الخمسين من عمره في كامل اناقته دخل باحة الادارة فيما لوح الموظفين بأيديهم بالتحية والترحاب – صباح الخير كان الرجل يرد التحية بوجه عابس صارم فيما السائق يحمل حقيبة سوداء ويمشى وراءه اوصله المصعد الكهربائي الى الطابق الثاني حيث مكتبه الفخم في حين استقبلته سكرتيرته الشقراء بابتسامة لطيفة قائلة – صباح الخير استاذ (٣٢٣)، وبقدر ما نسعى إلى تقديم المكان / أمكنة المجموعة القصصية (السكرتيرة والخريف ) على أنه عنصر سردي يتمتع بخصوصية، وأهمية، نؤكد أن هذا

العنصر لا يمكن النظر إليه من منطلق عزله عن بقية العناصر السردية الأخرى الزمن، الشخصية، ولا سيما عنصر الزمن، إذ يستحيل وجود مكان أرضى، أو غير أرضى لا يتضمن كمية من الزمن وجدت بوجوده، واستمرت باستمراره(٣٢٤)، كما أن المكان لا تتجلى أبرز صفاته الجمالية إلا من خلال الزمان ،والإنسان (٣٢٥)، وباعتبار أن الشخصية تعد عنصراً رئيساً من عناصر السـرد، وتـرتبط أهميتــها بوجـود العمـل السـردي نفسـه، ولاسـيما في المجموعة القصصية المبنية ولو تأملنا طبيعة المكان في بمعـزل عـن أساليب تقديمـه، لوصـلنا إلى نتيجـة تؤكـد أنـه لـيس مجـرد ديكـور للحـدث وحسب، أو حتى بعداً كنائيّاً للحدث، أو الشخصية، أوالبيئة، على نحو ما كان سائداً ، بل بوسعنا التأكيد أن المكان أصبح يشكل رموزه التي تعيد تشكيل أدبيـة الـنص ،والرؤيـة فيـه، وهـذه الرمـوز ستؤسـس ولاشـك بنيـة جمالية خاصة بجنس القصص مما يجعل المكان في هذا الجنس الأدبي رمـزاً لحيـاة البشـر، يجسـد الغربـة ،والملـل، والضـيق ،والمفارقـة، والعبـور المؤقَّت، ويـؤثر علـى مفهـوم الـزمن، فـيعكس اضـطرابه بـين الديمومـة ،واليـومي، بـين السـطحي والعميـق، وبـين الـوهم والحقيقـة (٢٢٦)، ففــي المجموعة القصصية ( السكرتيرة والخريف) نتلمس معالم أمكــنة عديدة متنوعـة التفاصـيل والأحـوال ، مما يضـعنا أمـام نـص يمثـل رحلـة في ثنايـا المكان، كما يؤكد القاص ٠ عبد الزهرة عمارة ) نفسه أهمية المكان بالنسبة إليه وعنده ارتباط كبير جدّا بالمكان،فهو اقدّر ما يسمّى بجمالية المكان في المجموعة القصصية على الرغم من أنَّه كاتب واقعى واقعيّ ،ولكنّه مرتبط جدّاً بالأماكن، وأحياناً لا يعرف كيف يكتب حتى يكون جالس في مكـان بعينـه كالسـيارة او المصـنع او السـيارة <sup>(٣٢٧)</sup>، فنـراه يقـول :- انـا المحامي سالم منصور وبصفتي رجل قانوني ووظيفتي هي الدفاع عن

الحق ورفع الظلم عن الناس قاطعه الضابط بانزعاج قائلا – خلصني ماذا تريد ؟ تابع المحامي كلامه – وبصفتك الضابط المسؤول على المفرزة التي القت القبض على جاري فلاح المعموري اسئلك هل لديك امرا قضائيا بدخول المنزل ؟ اجاب الضابط باستهزاء – كلا رد عليه المحامي سالم – يعتبر هذا العمل خلاف للمادة ١٧ من الدستور العراقي والذي نص على حرمة المنازل مصونة ولا يجوز دخولها او تفتيشها او التعرض لهاالا بقرار قضائي وفقا للقانون اجاب الضابط بسخرية – نحن لا نقرا الدستور ولا نمشى بقوانيه – اذن من اين تاخذون اوامركم؟ - من السيد!!!(٢٠٨٠)

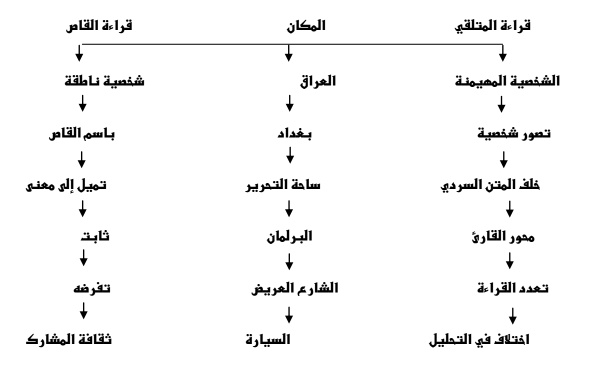
في النص السردي وضح القاص ( عبد الزهرة عمارة) الهدف الأساس من القصـة ،وهـي رسـالة موجهـة إلى العـالم لكشـف المسـتور في المجتمـع العراقي، من قيم ،ومبادئ مزيفة ، مخفية ،وهو يحاول فضحها ، وان اغلب المعانـاة التـى سـجلها هـو / معانـاة الشـعب العـراقي مـن السياسـية الهمجية التي حكمت عليه بالإعدام ، واعتمد على تقنية الفلاش باك بذكر الأحـداث الماضـية عـن طريـق الـذاكرة القويـة التـى يمتلكهـا ، وأحـداث المجموعة القصصية تنطبق في كل زمان ومكان للظلم والاضطهاد ، أما على الصعيد الفكـرى فـإن القـاص تنـاور في أفـق البلاغـة، والفلسـفة، والسياسة، والتاريخ في آن معاً، فهو لا يغادر المكان على مستوى الواقعة، جغرافياً، إلا من أجل أن يعود إليه رمزياً ليحتويه ،ويعلن انتماءه إليه، وعدم تخليه عنه، والإمساك به حتى الرمق الأخير، وهذا الانتماء الاختياري لهذه الأمكنـة ،أمكنـة الطفولـة ،والشـباب يقــف في موقـع النقـيض مـن وجـوده الفعلى(٣٢٩)، فنراه يقول : - قال الشيخ بنبرة غاضبة- نحن العراقيون خلقنا لنتحمل المصاعب والمصائب لا اعرف لماذا؟ الحرب الايرانية العراقية اخذت خيرة شبابنا وحرب الخليج الاولى طحنت اعز شبابنا وحرب الخليج

الثانية قتلت فلذة اكبادنا وعليه ملئت البلاد فوضى عارمة خلقت ارتال من الأرامـل والثكـالى والايتـام والمعـوقين والمفقـودين صـمت الشـيخ قلـيلا واردف بوجه مكفهر – لعنة الله على الحكام فهم اساس كل بلاء قلت مؤكدا – نطقت بالصواب ياشيخ تبادلنا النظرات بصمت رهيب وبدأت قطرات من المطر تنزل على الارض لتبتلع التراب وتفوح رائحة الارض الزكية والمطر معا (٣٣٠)، وإذا كان المكان يتخذ دلالته التاريخية، والسياسية ،والاجتماعيـة مـن خـلال الأفعـال ،وتشـابك العلاقـات، فإنـه يتخـذ قيمتـه الحقيقية من خلال علاقته بالشخصية عامة (٣٣١) ، ومن المهم أن نشير إلى أنه من الممكن أن يتم السرد بدون الإشارة إلى مكان الأحداث المروية، ومكان اللحظة السردي ،أو العلاقة بينهم، إلا أن المكان في حال التأكيـد عليه يمكن أن يلعب دوراً مهماً في السرد، وأن السمات ،أو الوصلات بين الأماكن يمكن أن تكون هامة ،وتؤدي وظيفة موضوعية ،وبنيوية كوسيلة للتشـخيص، ولا سـيما في نصـوص المجموعـة القصصـية ( السـكرتيرة والخريف ) إذ يلعب المكان دوراً هاماً ،ومحورياً في تكوين مرجعيات الذات التي تحكى تجربة القاص ( عبد الزهرة عمارة )،فضلا عن دورها في جعل أحداث الـنص، ومواقفها ووقائعها ممكنـة الحـدوث، وتشـي بواقعيتها، و قربها من المعقول(٣٣٢)، وقد تجسد المكان الأليف بشكل واضح عند القاص وهو يروي لنا إن أهمية المكان وضرورة الوصول إلى تحديد طبيعة الفضاء السردي فيها، لأن الفضاء أكثر شمولاً، واتساعاً من المكان، فهو أمكنـة المجموعـة القصصـية كلهـا، فضـلا عـن علاقاتهـا بـالزمن ،والحـوادث ،ومنظور الشخصيات ،إن نص القاص ( عبد الزهرة عمارة ) يفرض نفسه في سرد يعادل في قيمته قيمة الوثيقة التاريخية التي تدون تاريخ المجتمع العراقي ،ومكانه، وما ذكر من أسماء الأماكن الحقيقية إلا تقنية استخدمها

القاص لتوفير أكبر قدر ممكن من الإيهام الذي يجعل المتلقي يؤمن بحقيقيـة الـنص، وأحداثه،وشخوصـه، وبالتـالى مضـاعفة طاقـة التـأثير بـه ،ولعـل ولـع القـاص ( عبـد الزهـرة عمـارة ) بالأمكنـة هـو السـبب، وأول مـا نلحظه ذلك الحرص الشديد منه على تسمية الأمكنة، مما يشير بالتالي إلى حرصه على إضفاء بعد واقعى للمكان الذي تدور فيه الأحداث على أقل تقدير، وأول الأماكن التي تصادفنا في النص التالي هو حديثه ووصفه الرائع للحواربين المحامى (عبد العظيم جودة)، والسارد وكيف صور لنا مكان المظاهرات والشهداء والقتلة والشعارات بصورة شعرية تدل على قدرتـه العاليـة في الوصـف والسـرد ، فضـلا عـن تصـويره بدقـة لزمانـه ،ولشخصياته ، وكأنه يفعل ذلك بقصد الدلالة على أنه مكان إجباري يكتفى منه بالهرب من الخارج، ولذلك فهو لا يشعر فيه إلا بالعزلة التامة عن الناس،ويسرد الأحداث ، وتتحول هذه العزلة عنده إلى سجن يؤرقه كل تفصيل فيه، فنراه يقول : - متى نعبد الله دهشت لقوله وقلت متسائلا – ما الخبريا استاذ؟ - هل تعلم ان الاسلاميون يعبدون الحكومة ويقدسون السلطة بدل الله – لا اعتقد – الغريب يا ابو رضا ان الاسلاميون يسيطرون على الحكومة والبرلمان ولم يقدموا شيئا للناس اننى اتساءل الم يخافوا الله ؟ ليس كلهم هناك اسلاميون قولا وفعلا اسمعت ماذا قال الامام الكاظم عليه السلام ( من تكلم في الله هلك ومن طلب الرئاسة هلك ومن دخله العجب هلك ) –متى تنقشع هذه الغمامة؟ متى يطبق القانون ؟ متى الاسلاميون يعدلوا ؟ متى متى ؟ ٠٠٠ امريكا تصنع الحكام والحكام والحكومة عملة واحدة تأتى بتوقيع من اسيادهم البرلمان ينتخبون من قبل الشعب يجلسون على الكراسي يطبقون ما يملي عليهم اسيادهم الحكومة والبرلمان عملة واحدة ايضا الوزراء يوافق عليهم البرلمان

والبرلمان منتخب من الشعب والشعب حرينتخب من يريد ؟ البرلمان يعين الوزراء اذن هم امريكيو الهوى عراقيون الاصل الوزراء يستطلعون اقـاربهم ويختـارون المـدراء العـامون اذن المـدراء العـامون امريكيـوا الهـوى(٣٣٣) اخذ المكـان بُعـده الـوظيفي ،والـدلالي في القصـة إذ يشـكل في النص صورة تعكس وعى القاص للعالم، ولذلك نلحظ في قصته حضوراً خاصاً للمكان ،ولاسيما في مرحلة الاحتلال ، والذي يظهر بجلاء، ووضوح في مشاهد وصف المكان التى تشكل وثائق تعكس واقع طبقة اجتماعية ينتمى السارد إليها، ووصف من يحكم العراق يدل بوضوح على هذه الطبقة السياسية التي دمرت البلد ، وهذا لا يعني بحال من الأحوال أن وصف المكان لا ينطوي على دور جمالي تزييني أخاذ، وبذلك تمتزج وظائف المكان لتـؤدى أكثـر مـن دور بـآن(٣٣٤)، وفي مكـان آخـر، أقـرب مـا يكـون إلى المنفى، أحد أكثر الأقدار مدعاة للكآبة، ولهذا فإن كتابة القاص عن موطنه الأول،بغداد، وبقية الأماكن التي عاصرت مراحل تكوين شخصيته تمثل فيما نرى استبطاناً لوجدان ،وذاكرة، القاص ، وهي كما أسلفنا كتابة تخلق من تظهير المكان حالة ترميم لذات متشظية، وتؤدي وظيفة رمزية نفسية ،وفكرية من ناحية، كما تساهم من ناحية ثانية في تشكيل معززات واقعية حسية للبنية المفاهيمية الرمزية التي يتأسس عليها فكر، وعقل القاص ( عبد الزهرة عمارة) ، ويتكئ الانشغال بالمكان على كون المجموعة القصصية فناً زمكانياً يقف خارج القسمة التقليدية للفنون إلى فنون زمنية وأخرى، تميزالقاص بأسلوبه الجميل ،والشيق في سرد الأحداث ، الاجتماعية ،والواقعية ،والنفسية ، والسياسية فهو يروى لنا معاناة أجيال من النساء ،والرجال المضطهدين

ونلحظ ذلك من خلال الترسمية السيميائية الآتية :



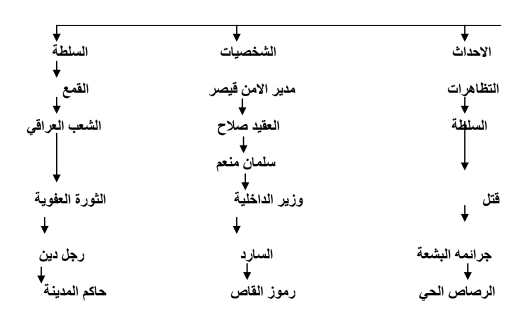
3- مقترب رابع الحدث: يمثل الحدث الركيزة الأساسية للعناصر السردية الأخرى في الخطاب الأدبي،والكاتب (عبد الزهرة عمارة ) يعنى بواقعية الحدث فهو لدى القاص ليس حدثا واقعيا تماما طبق الأصل،حتى وان الطلق من الواقع باعتباره مرجعية (٢٠٠٠) الأمر الذي ينشأ عنه ظهور عدد من التقنيات السردية المختلفة كارتداد المنولوج الداخلي،والمشهد الحواري والتخلص والوصف (٢٣٠٠)،إن ترتيب الإحداث في القصة وأولوية ذكرها هو جزء أساس من تشكيل القصة ،وبنائها بناء فنيا متماسكا،فتنظيم البنيات السردية في أي نص قصصي يعتمد على مهارة القاص وقدرته على الربط ، (٧٣٠٠)،أي ربط هذه الملفوظات السردية من خلل العلاقات الدلالية،والإيحائية ،والمعنوية داخل التسلسل السياقي للنص ،وقدراتها على مزاولة الوظائف التأويلية للنص الذي يعبر عن الوحدات الشكلية على مزاولة الوظائف التأويلية للنص الذي يعبر عن الوحدات المعنى من

(طبيعة،وزمن،وصييغة،وهيأة)والوحدات النفسيانية،والانفعالات العاطفيــة،والانفعالات الشــاعرية،والتعليمية(٣٣٨)،والحــدث عنــد القــاص المبدع ( عبد الزهرة عمارة ) هوعنصر أساسي في القصة إذ تعتمد عليه القصة،وبدونها لا يمكن أن توجد قصة،فالمتن القصصى عبارة عن أحداث متتابعـة،أو متـذكرة،أو متداخلـة،وهي إحـداث يكشـف حـدوثها عـن دواخـل شخصيات القصة ونجد ذلك واضحا في قصة (عاصفة ولكن ) فنراه يقول: - اوصلني بالعقيد صلاح انا مدير الامن قيصر غيلان تلعثم المتكلم وقال – حاضر سيدي ولـم تمـض ثـواني حتـى سـمعت العقيـد صـلاح يقـول – تفضل تفضل سيدي – لديكم شخص يدعى سلمان منعم المسعودي – دقيقة سيدي ومضت اقل من دقيقة وسمعت العقيد يقول – نعم سيدي موجود – ما هي تهمته ؟ ٤ ارهاب – اكمل اوراقه واطلق سراحه – حاضر سيدي كان الشيخ منعم المسعودي يترقب مكالمتى بلهفة وحيرة وقلق ينتظر النتيجة وعندما سمع كلامى الاخير طفق يصافحني بحرارة ويشد على يدى ولسانه لا يفتر عن الثناء والعرفان والشكر لي ولم يمض شهر على الحادثة حتى استدعاني وزير الداخلية ليفاجئني قائلا – متى تفهم يا سيادة اللواء قيصر وتكتم لسانك ؟<sup>(٣٣٩)</sup> هناك أحداث بسيطة في بعـض القصـص،وأحداث كبيـرة كمـا في القصـص السياسـية ٠ وكانـت قصـة القاص في مجموعته القصصية متميزة،واستثنائية، كانت قصته تحتوى على رمـز السـلطة،وتمثل الظلـم والاضـطهاد ،وتقتـرف جرائمـه البشـعة يحيطها المنافقون،والجلادون،وقد اظهر تلك الجرائم بالمشاهد القصصية المؤثرة التي رفعت من الشـأن الأدبى لهـذه القصـة التـي يعتـز بهـا كثيـرا القاص ( عبد الزهرة عمارة ) ٠

ويكشف هذا المشهد الدرامي حجم المعاناة التي تحت وطأتها قطاعات كبيرة من الشعب بفعل سياسة القمع ،والإرهاب التي تمارسها السلطة إزاء المتظاهرين ،والمعتقلين ،ويعـزز القـاص ( عبـد الزهـرة عمـارة ) هـذا المشـهد بمشـهد آخـر يقـوم فيـه احـد المخبـرين بتشـخيص أفـراد مـن المتظاهرين ،والمعتقلين ،ويعززالقاص هذا المشهد بمشهد آخر يقوم فيه احد المخبرين بتشخيص أفراد من المتظاهرين بقصد أدانتهم مما يوفر حركة درامية أكثر سعة مما هي في بداية القصة ،ولو استطاع القاص أن يمنح قصته هذه الطاقة المتفجرة منذ البداية لاستطاع أن يحقق نصا يلتزم على الأقل . بشرط النص الدرامي - صاحب المواصفات الفنية التي تتناسب مع مستوى الطرح الفكرى فيه ، فنراه يقول :- تحركت المظاهرة الى شارع السعدون وهي تفور امواج من البشر تتلاطم في الشارع العريض وجاءت موجات اخرى من المتظاهرين من الشوارع الفرعية تهتف بقوة تسقط الحكومة يسقط الدستور تسقط الاتفاقية المشؤومة بين هذه الموجـات العارمـة وجـدت نفسـي في وسـطها وعنـدما وصـلت الجمـوع الغاضبة الى ساحة الفردوس اطلق الرصاص علينامن كل جانب سقط متظاهر وتبعه اخر ازدادت الحناجر تهتف بقوة لكن الرصاص ازداد بقوة وسقط اخربدا المتظاهرون يلوذون بين الازقة الضيقة تفاديا للرصاص وللقبض وجاءت رصاصة قاتلة في راس المحامي عبد العظيم فسقط مغشيا عليه (٣٤٠)،الحوادث وهي موضوع المجموعة القصصية أو الوقائع الجزئيـة التـي يحـاول القـاص نظمهـا،أو التـي تـدور حولهـا الحكايـة،وهي تتشــكل مــن خــلال ملاحظــات القــاص ( عبــد الزهــرة عمــارة )،ومشاهداته،وتجاربه اليومية،وانتقاء ما يثير اندهاشه،وما يرى فيه أهمية خاصة تصلح للموضوعات القصصية والقاص الجيد هو الذي لم يكتف

بالسماع،والقراءة،والمشــاهدة،وإنما يعمــل علــى ســبر أغــوار النفــوس الإنسانية،وكشـف أعماقهـا،والتعرف علـي مـا يـدور فيهـا،فهو إذا مـا الـتقط برؤيته الثاقبة الأحداث التي تثير اهتمامه،وكشف بعض الأمور التي تزيد من تجربته اختزنها إلى وقت الحاجة،وساعة النضج،والمخاض، وللإحداث أثر كبير في أهمية القصة،ونجاحها،ولكن بشرط استعمال عنصر التشويق بصورة حسنة،ذلك الذي يعد أبرز وسائل تسيير الأحداث ،وإدارتها،فهو- لو أحسـن اسـتعماله- يـتمكن مـن إثـارة اهتمـام القـارئ ،وشـده إلى المجموعـة القصصية ، ولا يختلف نص القاص المبدع (عبد الزهرة عمارة) إذ يعتمـد الحـدث في المجموعـة القصصـية ( السـكرتيرة والخريـف ) بصـورة عامة على قطبي صراع رئيسيين هما :(السلطة /الشعب) ،هذين القطبين من خلال الطبيعة الاستغلالية التي تمارسها السلطة على أفراد الشعب يمثلان القوة الدرامية الوحيدة في المجموعة القصصية ،ويأتي التعبير عن هذه القوة بواسطة توزيع أجزائها (الشخصيات )إلى مواضع نفوذ درامية في القصص فنجد منذ البدء يتذمرون من واقعهم السيئ الذي يمارس القمع والإرهاب ضدهم ، ومما لاشك أن التناول المقطعى من الحدث يفقده الخاصية التي يتمتع بها البناء الدرامي من حيث كونها معقودة بأواصر بنائية متينة تمنح المجموعة القصصية نسقها الخاص بها ، وتبقى أنماط الصـراع في القصـص بحـدود التراشـق الحـواري دون أن يتعـدى ذلـك إلى التصادم الدرامي الحقيقي بين الشخصيات ويكتفي القاص ( عبد الزهرة عمارة ) في إبراز صورة الصراع بين قطبي (السلطة / الشعب) بهذه الصيغة البسيطة من صيغ الصراع ( التراشق الحواري ) ، وفجأة يرتد بنا زمانيا إلى الـزمن الماضي ،أو إنها هي تـأتى إلى زمـان الشخصـيات الـذي يمهد له بفعل درامي ما يحقق له صداه ، وتأثيره الذي ينبغي أن يحدثه ،

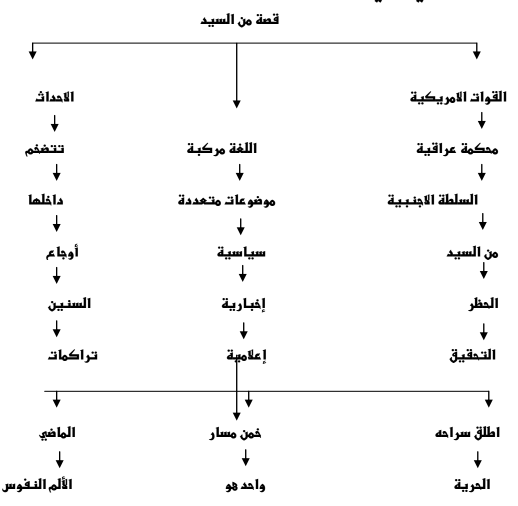
إذ إن طبيعة البناء الدرامي تفرض على القاص ضرورة تقديم وضع معقد يتبع التمهيد لظهور فعل الاحداث حتى يصبح خروجها مؤثرا وله وقعه الخاص ، إن الفعل الذي تقوم به الشخصيات من حيث الضرورة ألدراميه فعل له أبعاده المستقبلية ، وهو مما يخدم حالة الناس الذي يعيشون تجربة القيد ونلحظ ذلك من خلال المخطط السيميائي الاتي :-



معترب خامس لغة الحوار: أن للحوار أهمية كبيرة في عملية كشف،وتصوير أبعاد الشخصية القصصية وبما إن الحوار هو الأداة الرئيسة في التعبير سواء، (اعم) كان الحوار مع النفس أو مع الآخرين ذلك انه الأداة القادرة أكثر من غيرها على التقاط الذبذبات المتوفرة بين شد وجذب،وبين مسد وجزر،وهسو الأداة الفعالسة في تجسيد متناقضات الفكر،والشعور،متناقضات الحقيقية الداخلية والخارجية معا، (عمر) إما لغة الحوار فهو الكلام الذي تتبادله شخصيات القصة أو الذي تقوله شخصية واحدة عندما يحدث لها تداعي ،وتتذكر إحداثا ماضية أو حاضرة أو تستشرف إحداثا في المستقبل،والحوار عنصر مهم في القصة إذ هو يكشف

عـن دواخـل شخصـيات القصـة،وقد اسـتطاع القـاص الرائـع ( عبـد الزهـرة عمارة ) عبر قصصه أن ينقل لنا بعض ملامح ذلك الواقع الحزين،وذلك الخراب الشامل بأمانة،وصدق،وبأسلوب جميل تعتوره بعض الهنات التي يمكن تلافيها،وتجاوزها بقليل من التدقيق،والانتباه تبرز من خلال لغة متشابكة في بعـض المواضع،تحتشـد بالأوصـاف،والتعبيرات الزائـدة التـي تحتاج إلى التشـذيب،والمراجعة ليسـتقيم السـرد،فنراه يقـول : غـدا صـباحا سـوف نسـلمه للقـوات الامريكيـة – لمـاذا القـوات الامريكيـة سـلمه الى محكمة عراقية عادلة اذ انك تخالف الدستور العراقي حسب المادة ٢١ التي تنص بحظرتسليم العراقي الى الجهاز الاجنبي والسلطة الاجنبية وبعد يومين ارسل السيد فلاح المعموري الى الجانب الامريكي وبدا التحقيق من جديد وتابع المحامى سالم قضية السيد فلاح المعموري في الجانب الامريكــي ودخــل معهــم في تفاصــيل عديــدة بعــد اســبوع مــن التعــذيب المستمر اطلق سراحه لعـدم ثبـوت أي جريمـة(٣٤٣)،كمـا انـه اسـتعاض في قصصه عن الفعل القصصى الذي ينمو باضطراد،ليكشف بؤرة الحدث أو المضمون القصصى،بتلك الجزئيـات المبثوثـة التـى تسـود السـرد،والتي تكون غالبا،بديلا عن ذلك الفعل،غير أن الأمر يعد طبيعيا بالنسبة لقاص مبدع مثل (عبد الزهرة عمارة) لابد أن يتخلل أسلوبه ،وأدواته الفنية بعـض التقنيـات الفنيـة ،ليعـالج بالمران،والدربة،والتواصـل في الكتابـة، وعندما نستنطق قصصه نجد القاص ابتعد عن الرمزية المقصودة،التشــفير،ولجأ إلى اســتخدامات اللغــة المركبة،وحشــوها في موضـوعات متعددة،سياسـية،إخبارية،إعلامية ضـمن مسـار واحــد هــو النفايــات التــي يقودهــا آدم بخــط متواصــل مــن الســير،والبحث المسـتمرين،ولغة الحـوار تتضـخم في داخلهـا أوجـاع السـنين،وتراكمات

الماضي،وألام النفوس الباحثة عن الاستقرار،(٢٤٤)كما اراد القاص أن يعبر عن هموم متداخلة،بين السياسة،والفوضى،والبحث الدائم عن اللاجدوى في الحياة التي اعتبرها مجمع كبيرللظلم، ويمكن ان نلحظ ذلك في المخطط السيميائي الاتي:



1- مقترب سادس بناء الشخصية: ارتبط نشوء القصة بقدرة الروائيين على خلق الشخصيات القادرة على إقناع القارئ ،وإمتاعه والتأثير فيه ، ولاشك في إن رغبة الروائيين الواقعيين في التعبير عن المجتمع دفعتهم إلى بناء عوالم فنية روائية تشبه العالم الحقيقي، (معه) ومن البديهي في هذه الحالة أن يضم المجتمع الـروائي ما يضمه المجتمع الحقيقي من شخصيات،وحوادث،وعلاقات، وزمان،ومكان، (٢٤٦٠) ولان المجتمع الحقيقي

الذي يعبرون عنه لا وجود له من دون الشخصيات،وقد انعكس ذلك في التعريف التقليدي للشخصية،وهو أنها أحد الإفراد الخياليين أو الواقعيين الذين تدور حولهم إحداث القصة أو المسرحية،(٣٤٧)وقد أشار الناقد الدكتور عدنان خالد إلى إن معظم النقاد المحدثين يعدون الشخصية أهم عنصر من عناصر الفن القصصي،بل هو العنصر الأول فيه،(٣٤٨)لان الشخصية هي صانعة الحدث،<sup>(٣٤٩)</sup>ولكي يؤدي الحدث في القصة أو الرواية فاعليته المؤثرة يجب أن تتبناه شخصية من الشخصيات وإلا ظل الحدث بعيدا عن كونه حدثا فنيا،إلا إذا تفاعل مع الشخصية،ومن ثم يصبح مقوما من مقومات القصـة أو الروايـة • والشخصـية في الدراسـات السـردية هـي هـذا العـالم المعقد الشـديد التركيـب المتبـاين التنـوع،(٢٥٠)تتعـدد الشخصـية الروائيـة بتعــــدد الأهـــواء ،والمذاهب،والإيــديولوجيات،والثقافات ،الحضـارات،والهواجس ،والطبـائع البشـرية التــي لـيس لهـا لتنوعهـا ولا لاختلافها من حدود،(٢٥١)ومفه وم الشخصية في الإعمال الروائيـة يختلـف باختلاف المبدع/ الروائي الذي يتناولها،ويتحدث عنها،وقد تطورت النظرة إلى الشخصية عبر المراحل الروائية المختلفة،فمثلا الشخصية عند الواقعيـة التقليديـة هـى شخصـية حقيقيـة شـخص مـن لحـم ودم٠ لأنهـا شخصية تنطلق من إيمانها العميق بضرورة محاكاة الواقع الإنساني المحيط،بكل ما فيه من محاكاة تقوم على المطابقة التامة بين زمنى ثنائية السـرد/الحكاية،(٣٥٢)ولعـل التركيـز علـى بنـاء شخصـية فنيـة وفـق تكتيـك سرى لمرجعيات متعددة في قصص القاص ( عبد الزهرة عمارة ) قد أعطى قناعـة لـدى المتلقـي فحواهـا أن القـاص أراد بطريقـة تركيبـة فـتح شكل تجريبي قادر على سحب اللغة الشعرية المقصودة داخل متن القصة الواحدة،لنجد زحمة من الإشارات،والعلامات التي تمتعت بها هذه

الشخصية فالشخصية القصصية ،والروائيـة(٣٥٣) بحسـب تعريـف رولان بارت لها أنها ناتج تركيبي يمكن أن يتكون من مجموعة من السيمات التي تتكرر فتكون تركيبة قادرة،أو تركيبة معقدة عندما تضم علامات متناظرة،أو متناسقة هذا التعقيد أو هذا التعدد هو ما يحدد شخصية الشخصية ففي قصته (الماكرة ) التي سأمضى معها قليلا،(٢٥٤)والتي يتسيد فيها العنوان منذ الدخول الأول للقصة،ويبدأ ببث شفراته المغلقة إلى متن النص،حيث المزواجـة الواضـحة بـين أنثـى الإنسـان،وألانثى المـاكرة امـرأة دلالاتهـا عميقة،وواضـحة،تكمن عنــدها الأشــياء،وتتناغم في حضــرتها موســيقى الروح،إذ الانسجام الأزلى بين النقاء،والتوحد،( نجلاء) دلالة لا يمكن إغفالها عـن، الارتقـاء نحـو السـماء،والخالق،فهي التـي حملـت المكـر والخديعة،لـذا كانت التفاتة القاص ( عبد الزهرة عمارة ) حين أعطى بطلته ذات الاسم ذكية،وموفقـة ،إذ أراد لهـا الشـهرة الواسـعة وهـى امـرأة معشـوقة تحـب المــدير وتخــدع الرجــال ،وتــتقن فــن التشــريح الــذي ســمح لهــا أن تعشق،المدير ، فنراه يقول: واستاذن المدير العام وخرج وبعد دقائق طرق الباب وكان بمعيته السكرتيرة الحسناء ليقول للمدير العام – سيدي هذه نجلاء السكرتيرة صدم المدير العام صدمة عنيفة هزت كيانه وهو يرى هذا الجمال الرهيب توقفت الكلمات بين شفتيه ولم يتفوه بشيء في حين انصرف مدير العلاقات وبعد طول انتظار بادرت السكرتيرة قائلة – سيدي انـا تحـت امـرك – تفضـلي اجلسـي – كـم مضـي علـي تواجـدك في هـذا الموقع؟ - عفوا سيدي هذه اول مرة اشغل هذا الموقع – غريب وكيف كانت تسير الامور بدون سكرتيرة – المدير العام الذي سبقك كان قد نقل سكرتيرته معه –اذن من اختارك ؟ - السيد مدير العلاقات هو من كلفني بادارة هذه المهمة ولو مؤقتا<sup>(٣٥٥)</sup>،ومن هنا يجيء التقارب الموضعي في

التوصيف بين الاثنتين،( نجلاء) هي متأصلة في حياة متداخلة بين شخص الراوي،فهي السكرتيرة الجديدة الفتاة الحسناء ، فهي واقعة مبهمة،تحمل رائحة الحرية في تفاصيلها،ولكن حقيقتها خنق هذه الحرية بوسائل أكثر دموية،ولكنها مستورة،وغير مفضوحة،ولربما أراد القاص بهذا التلميح إلى كشف الدوافع الكامنة عند المدير العام الجديد للذبح،

ومن خلال استنطاق قصة ( الماكرة ) تتضح لدينا عدة معالم،ومن خلال الترسمية السميائية الآتية :



#### المصادر والمراجع

## أولا الكتب:-

- -القرآن الكريم ٠
- -التجريب في القصة العراقية القصيرة:حسين عيال،ط ١،بغداد،٢٠٠٨ ٠
- الزمن في الأدب:هانز ميرهوف:ت د٠ اسعد رزوق،مؤسسة سجل العرب-القاهرة،١٩٧٢ ٠
- الزمن في الفكر الديني والفلسفي القديم:د٠ حسام الدين الالوسي،ط٢، ١٩٧٧
- الفضاء الــروائي عنــد جبــرا إبــراهيم جبــرا:د٠ إبــراهيم جنــداري،ط ١،بغداد،١ ٢٠٠١
  - المنتمي : د ٠ غالي شكري،دار المعارف بمصر،١٩٦٩ ٠
  - النقد الأدبي الحديث: ١ محمد غنيمي هلال،دار العودة- بيروت،١٩٧٣ ٠
    - النقد التطبيقي التحليلي: ١ عدنان خالد،ط ١،بغداد،١٩٨٦ ٠
- آليــات الســرد في الشــعر العــربي المعاصــر:د٠ عبــد الناصــر هلال،مركــز الحضارة العربية،القاهرة،ط ١، ٢٠٠٦٠
  - بناء الرواية:سيزا قاسم،الهئياة المصرية العامة للكتاب،١٩٧٢ ٠
- تحليل الخطاب الروائي:سعيد يقطين،المركز الثقافي العربي- بيروت،ط ١، ١٩٨٩ ٠
- -تقنيــات الســرد في النظريــة والتطبيق:آمنــة يوســف،دار الحــوار للنشــر التوزيع،سوريا ١٩٩٧ ٠
- -جماليـــات المكان:جاســتون باشـــلار،ت:غالب هلســـا،دار الحريـــة للطباعة،بغداد،۱۹۸۰

- -دراسـة في البنـاء الفنـي في خماسـية مـدن الملـح:د٠ حسـين حمـزة،ط ١،بغداد،٢٠٠٤
- -دليل الدراسات الأسلوبية: د جوزيف ميشال شريم،المؤسسة الجامعية للدراسات،والنشر،والتوزيع،بيروت- لبنان،١٩٨٤ •
- -شـعرية السـرد في شـعر أحمـد مطـر:د٠ عبـد الكـريم ألسـعيدي،ط ١،دار السياب لندن،٢٠٠٨ ٠
  - -عالم الرواية:رولان بورنوف:ريال اوئيلية:ت نهاد التكرلي،دار الشؤون الثقافية العامة،بغداد،ط ١، ١٩٩١ ٠
  - -غائب طعمة فرمان روائيا: ١٠ فاطمة عيسى جاسم،ط ١،بغداد،٢٠٠٤ ٠
    - في الإيقاع الروائي: ١ احمد ألزغبي،دار الأمل ،عمان- الأردن،١٩٨٦ ٠
      - لسان العرب:لابن منظور ،دار صادر،بیروت٠
- مستويات التحليل السيميائي في مقاربة النص السردي: د · شرشار عبد القادر،ط١،دمشق،٣٠٠٠ ·
- معجم مصطلحات اللغة والأدب: كامل المهندس،ومجدي وهبة،مكتبة لبنان- بيروت،١٩٧٤ ٠
  - مقاربة سيميائية لنص شعري:منقور عبد الجليل،ط١،دمشق،٢٠٠٣ ٠
- نظرية الأدب :أوستن وارين،ورينية ويلك،ت:محيي الدين صبحي،مطبعة خالد ألطرابيشي،دمشق،١٩٧٢ ٠

## ثانيا الصحف والمجلات:-

- جريدة الاتحاد:في ٢٦/٢/٧٠٠٠
- جريدة الزمان،ع ٢٦١٣ ،في ٢٧/٧/٩
  - جريدة الزمان،ع۲۷٤۲ ،في۲/۷/۷۰۰
- جريدة الصباح،ع١١١٢ ،في ١٤ /٢٠٠٧ ٠

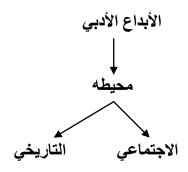
- جريدة الصباح،ع ٤٣١٣ ،في ١٠/١٠/١٠ ٠
  - جريدة الصباح،في ١٤/٥/٢٠٠٠
  - جريدة الصباح،في ٢٠١٠/١٢/١٦ ٠
  - جريدة الصباح الجديد،في ٢٠٠٥/٣/٢٩ ٠
- جريدة طريق الشعب،ع ۲۰۰۲، في ۱۰/۷/۱۰ ٠
  - جريدة طريق الشعب،ع٤٠في ٢٠٠٧/١٠/٢
    - مجلة الأقلام،ع ٧،تموز، ١٩٨٩ ٠

# ٥- السيرة الغيرية في رواية (غدا سأرحل )

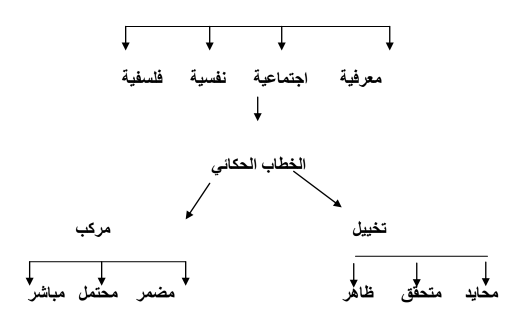
روايــة الســيرة ليســت ظــاهرة جديــدة في تــاريخ الأدب العــربي الحديث، بل كانت على العكس واحدة من أكثر الظواهر شيوعا في المراحـل الأولى مـن تـاريخ هـذا الأدب، فقـد اسـتخدم رواد الروايـة المصرية مادة حياتهم الشخصية ليصنعوا منها رواياتهم الأولى في صيغة سير واضحة، والأمثلة هنا كثيرة، أبرزها طه حسين في الأيام، وهيكل في زينب، والعقاد في سارة، وتوفيق الحكيم في عصفور من الشرق ويوميات نائب في الأرياف(٥٥٠) كما أنها لم تكن يوما ظاهرة نسـائية؛ فمعظـم الـروائيين الرجـال في الأدب العــربي المعاصــر استغلوا فعلا حوادث، ووقائع، وأطيافًا من حياتهم الشخصية، ليصنعوا منها روايات سيرة جديدة من بينهم: إدوار الخراط، وعبد الفتاح الجمـل، وجمـال الغيطـاني، وعبـد الحكـيم قاسـم، وإبـراهيم أصلان، ومحمـد البسـاطي، ومحمـد مسـتجاب، ومنتصـر القفـاش وغيرهم<sup>(٣٥٧)</sup> وعلى وجه العموم، يبدو أن هناك علاقة عميقة لا مفر منها بين مخطط حياة الروائي الفرد كحكاية من ناحية، وبين شكل الرواية نوعا أدبيا من ناحية ثانية لكننا يجب أن نلقي مزيدا من الضوء على هذه العلاقة الإشكالية المتزايدة في القبص العبربي المعاصر؛ ذلك أنها أضحت سمة مهيمنة على هذا القص ،لقد أصبح من دأب الكتاب أن يستخدموا موادا من حياتهم الشخصية

الفعلية، وأن يعلنوا عن ذلك في متن النص الروائي نفسه، ولم يكن مـن قبيـل المصـادفة أن أشـهر النصـوص القصصـية في السـنوات الأخيـرة كانـت نصوصـا ،سـيرة، أو شـبه سـير ذاتيـة، وممـا يجـدر ملاحظته هنا أيضا أن هيمنة الصيغة للسير جاءت مواكبة لاتجاهات طليعية وتجريبية في الكتابة، لا في الأدب العربي وحده، بل في كل آداب العالم، لقد جاءت هذه الصيغة وكأنها إعادة اكتشاف للعلاقة الخصبة المربكة بين الذات والواقع، بين عالم الداخل وعـالم الخـارج (٣٥٨)،والسـيرة هـي قصـة حيـاة المـرء التـي يتـذكرها ويكتبها بنفسه، ولذلك تكون خاتمة لحياة الشخص، وقد يكتبها كاتب أو سياسي أو مجرم أو قائد؛ لأن الشهرة والمعرفة المسبقة بصاحبها شـرط ضـروري للإقبـال علـى قراءتهـا، أمـا روايـة السـيرة فعمل فني متخيل ينهض على أحداث ووقائع من حياة صاحبه مهما كان مغمورا، ولذلك يحدث أن يكتبها روائي غير معروف أو يكتبها روائي شهير كما في حالات كثيرة لكن هذا الاختلاف بين السيرة الذاتية، ورواية السيرة لا ينفى أن بينهما تشابها بـديهيا، مردّه أنهما كلاهما يستندان إلى تذكّر خاص لوقائع وشخوص من حياة الروائي ، وتلك هي المشكلة: أنهما معا يقعان في المنطقة التي تفصل بين الخيال والحقيقة(٣٥٩)، وفي السيرة الغيرية في رواية (غـدا سـأرحل) يتحـدث لنـا الـروائي ( عبـد الزهـرة عمـارة ) عـن شخصية ليلى المرأة المضطهدة التي سجنت ظلما وعدوانا في

سـجن أبي غريـب فنـراه يقـول : لا احـد ينتظرهـا السـاعة العاشـرة صباحا سجن النساء في أبو غريب كانت تقف على رصيف الشارع العام المقابل إلى سجن النساء امرأة في عقدها الثالث من عمرها بيضاء البشرة طويلة القامة احتارت عينيها لا تعرف أين تستقران خرجت للتو من قفص الدنيا وتنفست طعم الحرية لأول مرة لا احد ينتظرها رفعت رأسها وقفت منتصبة بقدها الفارع الرشيق رغم تعـب السـنين(٣٦٠)، إن صـلة الإبـداع الأدبي بمُحِيطِـهِ الاجتمـاعي والتاريخي هي من القضايا الفكرية المستعصية على التدقيق، وقد نتجت عنها استعمالات نظرية ومنهجية ذات مفاهيم تنتمى إلى عدة حقول معرفية: اجتماعية ونفسية وفلسفية، ولذلك فإن ما تقتضيه تلك الصلة حين يتعلق الأمر بالخطاب الحكائي هو الانتباه إلى حالة من التخييل المركب: ظاهر ومضمر، متحقق ومحتمل، محايد ومباشر، لولاها لظل أي تصوّر للتخييل الحكائي بعيداً عن امتلاك قيم ثقافية نوعية ودالّة ، نلحظ ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي :-

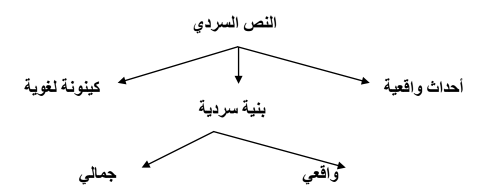






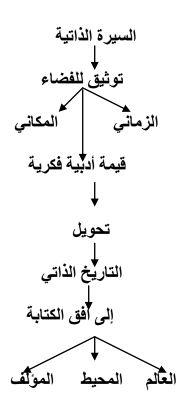
إن قيمة الأدبِ لا تَكْمُنُ في محاولة بيان كيفية انتصار الخيال على الواقع، بل تكمن في العلاقة التي يقيمها الأدب مع تعدد الواقع في الزمان والمكان بهدف بلورة موقف معين على صعيد الثقافة والمجتمع، لأن النصوص الأدبية عادة ما تتضمن هوية كاتبها، وحياتها لا تقع فقط ضمن هذا الحد الفاصل بين الواقع والخيال، أو بين الخيال الذي يصير واقعاً، والواقع الذي أمسى أكثر غرابةً من الخيال (١٦٠١)، فنراه يقول :- راحت تطيل النظر بعينين أجهدها التعب والملل وتمتمت بهمس – الله يلعنك يا سعاد ناصرية إلا احد ينتظرها حتى زوجها تركها بعد أربعة أشهر من دخولها السجن وأرسل إليها ورقة الطلاق جالت ببصرها يمينا وشمالا وكم تمنت السجن وأرسل إليها ورقة الطلاق جالت ببصرها يمينا وشمالا وكم تمنت أن ترى ابنتها نور الهدى وهي تعانقها بحرارة تمسح الدموع من خديها أن ترى ابنتها نور الهدى وهي تعانقها من الواقعي إلى الجماليّ في إطار بنية وتحويرها لكينونة لغوية تحيلها من الواقعي إلى الجماليّ في إطار بنية وتحويرها لكينونة لغوية تحيلها من الواقعي إلى الجماليّ في إطار بنية ومردية ، ومن هنا يستوقفنا تساؤل عما إذا كان الأدب يُكتَب للمعاصرين

له، أو لمن عاصروا الواقع الذي كان مسرحاً لفضائه المتخيل؟ ونجد ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي :-



ولعل رواية (غدا سأرحل) للروائي المبدع (عبد الزهرة عمارة) هي أبلغ ردِّ على هذا التساؤل لأنها تُعَدَّ الشَّكْلَ الأكثر توثيقاً للفضاء الزمان، بل والمكاني، والأكثر ضماناً لعمق هذا الفضاء ،واستمراره على مر الزمان، بل يمكننا القول عموماً إن للرواية قيماً أدبية ،وفكرية تحوّل التاريخ الذاتي إلى أفق للكتابة يتحدى مجال البوح والاعتراف حين يحوّل ممارسة الكتابة ذاتها إلى وعي مكمّل لإدراك العالم المحيط بالروائي خلال مختلف مراحل العمر (١٣١٣)،فيعود الروائي (عبد الزهرة عمارة) للحديث عن الزمكان الماضي ،والحاضر لديه في الرواية السارة البطلة فيها ليلى وهو ما يسمى برواية الميتافكشن إن رواية الميتافكشن هي طريقة حداثوية جديدة إذ أن الروائي (عبد الزهرة عمارة) رجل ابتدع فكرة قراءة الرواية من قبل بطلة الرواية (ليلى ) ، ويكون النص في سياقه الصحيح ، وتبدو أن هناك بطلة تروي قصتها كسيرة ذاتية فنراه يقول :- كانت ساكنة وجهها المدور ظهرت عليه علامات الشحوب قليلا أثقلها الزمن الذي لا يرحم بين قضبان السجن قلب أبيها في حادث عشائري في مدينة أبي الخصيب في البصرة وهي لا زالت

في المرحلة الابتدائية ورأت أمها تتهاوى كجبل وتفقد الحياة من اثر الصدمة مما اضطرت لتعيش في كنف عمها وفي قلبها غصة وفي نفسها لظى المحطط السيميائي الآتي –



إذا سلمنا بهذا الاعتبار يمكننا الحديث عن رواية السيرة العربية كونها نوعاً أدبياً مثل بقية الأنواع، نوعاً لا يحكمه الميثاق التعاقدي بين الروائي، والقارئ فحسب، بل توجهه الاختيارات الجمالية لأصحاب السير الذاتية، وتكون رواية السيرة بهذا المعنى نوعاً أدبياً معبراً عن حساسيات مختلفة:

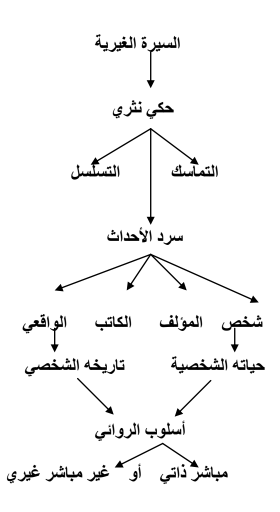
- منها ما تسعى جاهدة إلى إعادة إنتاج نموذج سائد ومُتَرسِّخ للنَّوع · - ومنها ما تبذلُ قُصارى جهدها من أجلِ خرقِ ذلك النموذج والتأسيسِ

لِتَجارِبَ مختلفة تسهم في بلورة منظورات جديدة حول الكتابة عن الذات

واستعادة تاريخها (٣٦٥) والسيرة الغيرية عند الروائي ( عبد الزهرة عمارة )

إنها حَكْيٌ استعاديٌّ نثريٌّ، يَتَّسِمُ بالتماسُكِ ،والتسلسل في سَرْدِ الأحداث،

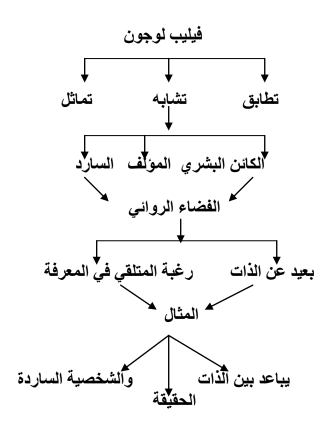
يقومُ به شخصٌ واقعيٌّ عن وجودِهِ الخاصِّ، وذلك عندما يُركِّزُ على حياته الفردية وعلى تاريخِ شخصيتِهِ بصفةٍ خاصة، ويُشْتَرَطُ فيهِ أن يُصَرِّحَ الروائي بأسلوب مباشرٍ أو غير مباشرٍ إن ما يكتُبُهُ هو سيرةٌ غيرية للبطلة (ليلى) فنراه يقول: تحركت السيارة من المدينة وليلى تنظر يمينا وشمالا وهي لا تعي الموقف حتى قطعت السيارة مسافة عشرين كيلو متر لتدخل في البصرة تجاوزت شارع الكورنيش وليلى تنظر إلى شط العرب والسفن الصغيرة والكبيرة التي يزخر ببلاهة ثم انعطفت إلى شارع تموز وعبرت الجسر الحديدي القصير، (١٦٦٠)، ونلحظ مما تقدم أن السيرة الذاتية / الغيرية وشروطها تتضح في المخطط السيميائي الآتي:-



وروايـة ( غـدا سـأرحل ) فـن أدبي يتكفّـل فيـه الـراوي بروايـة أحـداث الشخصية الرئيسة ( ليلي) ويجرى التركيز فيها على المجال الذي تتميّز فيـه شخصـيتها الحيويـة، كـأن يكـون المجـال الفنـي ،أو الاجتمـاعي ،أو السياسي ، كلَّمـا كـان ذلـك ضـرورياً وممكنـاً، ويسـعى في ذلـك لانتخـاب حلقات معيّنة مركّزة من سيرة هذه الشخصية ، وحشدها بأسلوبية خاصّة تضمن له صناعة نص سردي متكامل ذي مضمون مقنع ومثير ومسلٍّ، ويحاول الراوي الإفادة من كلّ الآليات السردية لتطوير نصّه، ودعمه ما أمكن بأفضل الشروط الفنيّة، على ألاَّ تخلّ بالطابع العـام حتى لا يخرج النص إلى فن سردي آخر، ولا يُشْتَرَطُ على الراوي الاعتماد على الضمير الأوّل المتكلّم، بل قد يتقنّع بضمائر أخرى تخفّف من حدّة الضمير المتكلّم وانحيـازه، بشـرط أن يعـرف المتلقـى ذلـك لكـى تتحـوّل إلى سـيرة غيريّـة، بحيث يظلّ الميثاق التعاقدي بين الروائي، والمتلقي قائماً ،وواضحاً، كما ترتكز الرواية على آلية السرد الاسترجاعي التي تقوم بتفعيل عمل الذاكرة وشحنها بطاقةِ استنهاض حرّة ،وساخنة للعمل في حقل السيرة(٣٦٧)،ونجد ذلك واضحا عند الروائي المبدع ( عبد الزهرة عمارة ) وهو يسرد أحداث الرواية بما لديه من تقنيات حديثة فنراه يقول :- بعد أربعة شهور أوفدت ليلى إلى بغداد للاطلاع على معرض بغداد الدولي لمدة ثلاثة أيام وبعد أن انقضى يـومين اتصـل بهـا زوجهـا فـوزي قـائلا صـباح الخيـر حبيبتـي كيـف حالك الحمد لله ،(٣٦٨) وكثيراً ما أعزى النقاد، والباحثون ضعف الحدود بين الأنواع والأجناس الأدبية أو زوالها تماماً تحت مسميات حداثية كالنص، والـنص المفتـوح، و العمـل، والكتابـة، فـذهبوا إلى تفريعـات إجناسـية وتنويعات أسهمت في زيادة البلبلة على مستوى التلقى خاصة، وأحدثوا تشويشاً في أفق استقبال النصوص على وفق ما تكوّن في ذاكرة المتلقى

وخبرته، ولعل أخطر هذه التصنيفات الإجناسية تلك التي تضيف أفراداً من نصـوص جـنس أدبي أو نـوع إلى جـنس أو نـوع آخـر، بـدواع تشـابه بعـض أعرافها، متجاوزين أحياناً قصد الروائي من تجنيس عمله صراحةً، وتثبيته في عتبـات نصـه، واقتراحـه أن يكـون موجّـه قـراءة، تغفلـه تلـك التصـنيفات المتعسفة (٣٦٩) ومن أبرز الأمثلة التي نحن بصددها في بحثنا الخلط بين السيرة الذاتية والرواية المكتوبة بضمير المتكلم، حيث يتوهم الدارسون وجـود نـوع روائي أسـموه روايـة السـيرة الذاتيـة احتكامـاً إلى موقـع الـراوي ،وضمير السـرد، فكـون الـراوي داخليـاً مشـاركاً وشخصـية مـن شخصـيات العمـل، واسـتخدام ضـمير المـتكلم في السـرد الـروائي، لا أجـدهما كـافيين لممارسة نقدية تقوم على قراءة تطابقية بين المؤلف والنص، أو الكاتب وشخصية الراوي أو السارد وهذا ما يراه الناقد حاتم الصكر في موقعـه ، ونحـن لا نتفـق معـه فيمـا ذهـب إليـه ،بـل نقـر ونعتـرف بوجـود جـنس أدبي مستقل يدعى رواية السيرة ، أو ما تسمى بالمصطلح النقدي الحديث أو المعاصـر روايـة السـير ذاتي/ أو غيـري كمـا يسـميها الـدكتور محمـد صـابر عبيد وآخرون ، وفي هذا الصدد يفرّق فيليب لوجون بين خاصيتين فنيتين مهمتين هما: التطابق المتحقق في ميثاق أو عَقد السيرة الذاتية، والتشابه أو التماثـل المتفـاوت الدرجـة في الروايـة، (٣٧٠) وإذا كانـت المطابقـة تجعـل التساوي ممكناً بين المؤلف والسارد والكائن السيري ، فإن المشابهة في العمـل الـروائي الـذاتي تمنـع الإحالـة إلى سـارد سـيري أو كـائن يـروي قصـة حياته، لسببين مهمين:

أولهما :الفضاء التخييلي في العمل الروائي الذي يباعد المطابقة المفترضة في السيرة ، ويصنع على مستوى التلقي عالماً متخيلاً تبتعد فيه الذات الساردة عن ماضيها الذي يرغب المتلقي في معرفته،وثانيهما: المثال أو النموذج الذي تحيل إليه الرواية والذي يأخذ شكلاً تعميمياً يباعد بين خصوصية الذات، والشخصية الروائية الساردة، وقد أشار إلى ذلك فيليب لوجون، مستشهداً بأقوال روائيين مشهورين وجدوا أن الحقيقة توجد في الرواية أندريه جيد، وأن الرواية تعبر عن جوهر أنفسنا فرانسوا مورياك، والحقيقة لا يمكن أن أقولها إلا في عمل تخييلي سارتر(٢٧١)، نلحظ ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي :-



إن ذلك إقرار بالأعراف الخاصة في السيرة ، واستخدام الروائيّين الثلاثة لكلمة الحقيقة، أوالجوهر ما هو إلا محاولة لإيجاد بديل للسرد السير ذاتي/غيري القائم على تصريح شخصي يحمل طبيعة السيرة الذاتية كما يذهب مؤلفا نظرية الأدب اللذان يميزان بين هذا التصريح الشخصي، واستعماله في العمل الفني (٢٧٣) ،و لكن كتاباً وباحثين آخرين لا يرون تمييزاً

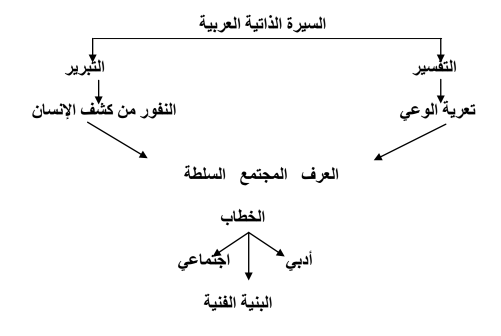
بين الاستعمالين، حيث تتبنى يمنى العيد التوسيع الذي اقترحه فابيرو للسيرة فتنقل عنه تحديده للسيرة الذاتية بأنها عمل أدبي قد يكون رواية أو قصيدة، أو مقالة فلسفية يعرض فيه المؤلف أفكاره، ويصوّر إحساساته بشكل ضمني أو صريح (١٧٣٠) ويتبنى جابر عصفور في دفاعه عن أطروحته حول زمن الرواية هذا التوسيع مستعيراً وظائف الرسالة التي بسطها جاكوبسون في مخططه الشهير، فيرى عصفور أن فن السيرة قد يميل إلى طرف التخييل، فتهيمن عليه الوظيفة الأدبية وتصل إلى النقطة التي تتحول فيها إلى عمل من أعمال القص، وهو ما يقود إلى تجنيس نوع من أنواع الرواية تحت اسم رواية السيرة الذاتية ، وهي الرواية التي تنطوي على حياة كاتبها ، بتعريف د جابر عصفور (١٩٧١)،إن ذلك التصنيف وإن وجد مرجعيته في النقد الغربي ينطوي على مخاطر منهجية وفنية جمّة نذكر منها الآتى:-

١- العودة إلى مقولة الانعكاس، وتعبير العمل الأدبي آلياً ومرآتياً عن حقائق خارجية من الحياة أو الواقع، تدفع إلى التقصي،والمطابقة بين ما هو خارج النص، وما في داخله٠

٢- إحياء المنهج البيوغرافي الذي يربط أو يُسقِط حياة الكاتب ومفرداتها وأحداثها على العمل الأدبي، فيتحول الناقد ،والقارئ أيضاً إلى محقّق يُعقّب الأحداث والملفوظات السردية في الرواية، لاختبار مطابقتها لحياة مؤلفها استدلالاً بضمير المتكلم المهيمن على السرد، أو بإحالات وإشارات قد تكون مضلله بسبب الطابع التخييلي للرواية (٣٧٥) .

٣- إغفال قصد المؤلف وتجنيسه الصريح لعمله بأنه رواية مما يفرض أعراف قراءة وموجّهات تُقصي ما لدى القارئ من ذخيرة، ومعرفة تحصلت له من قراءة نصوص سابقة في الجنس المقصود ٠ ولا ينقذنا هنا الاحتكام

إلى التأويل كنشاط من أنشطة القراءة وممارساتها المشروعة، فالتأويل يســتند إلى موجّهـات ،أعراف،وأدلــة لســانية، ولا يســتند إلى افتراضــات وتصوّرات لم يصرح بها العمل نفسه٠ وقد يكون لتفسير أو تبرير، ظهور رواية السيرة عربياً ما يجعله مقبولاً في الظاهر، كالحديث عن الاسترابة التقليديـة مـن تعريـة الـوعى لأحوالـه، أو النفـور مـن كشـف الإنسـان عـن دواخله، بسبب العرف أو المجتمع أو السلطة (٣٧٦)، ولكن هذا الخطاب يقع في ربط ما هو أدبي بما هو اجتماعي ربطاً أساسياً يغفل البنيات الفنية، والأعراف الخاصة التي يميل النوع الأدبي إلى تكريسها ودعمها وتأكيدها عبـر النصـوص، التـى تجعـل الجـنس أو النـوع سـلطة يضـمن قابليـة فهـم النص من وجهة نظر صياغته ومحتواه، ويخبر القارئ عن الطريقة التي ينبغي أن يفهم بها النص، كما يؤكد نقاد التقبّل على التحويرات في البنية التي تولَّد جنساً جديداً عبر اتساعها والتعديلات التي تُضفي عليها، لكنهم يؤكـــدون علـــى التغيـــر دون أن تفقـــد بنيـــة الجــنس المعـــين خصوصيتها (٣٧٧) ونستدل على ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي :-

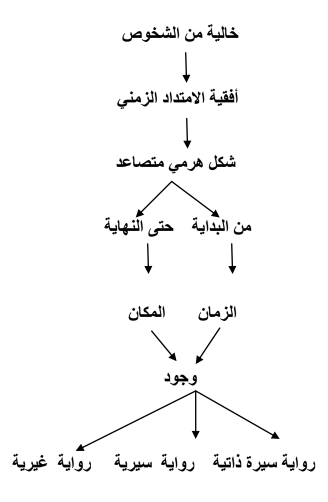


ويشكل التماس بين الفنين المتشابهين في المظهر، المختلفين في الجـوهر السـيرة والروايـة، إشـكالية معرفيـة سـببها التشـابه الظـاهري ،والتداخل في معنى المسمى غير المصطلحي، فكل منهما ينضوي تحت المسمى المشتق من الفعل العربي، فيما يعنى القص والتتبع، في الثقافة العربية، وسبب التداخل الذي جعل هذين النوعين من فن القص بشكل عام متشابهين، هو القص العربي المنقول من الماضي بالرواية، المنحدرة مـن الفعـل العـربي روى، وفاعلهـا راوٍ، والـراوي في أسـاس الفعـل الناقـل للفعـل، والروايـة في المصـطلح العـربي القـديم تعنـي النقـل مـن الماضـي، وتعتمد في الكثير من الأحيان على مقتطفات من سير الأبطال ،والمشاهير من طبقات المجتمع، ورواية الحدث الرئيس ،والذكريات، وما يصاحبها من الأحداث، لكنها تختلف في المصطلح العالمي الحديث للرواية كونها فناً قائماً بذاته، اصطلح عليه (Novel) في مقابل القصة الطويلة ،أو الحكاية، أو القصة القصيرة، وكل هذه المصطلحات تحت مسمى القصة بالمفهوم العـام، لكـن الروايـة تختلـف عـن بقيـة أنـواع القـص (Fiction) تعنـي بـربط الحدث الماضي في تصوير مستقبلي، ويستعين الروائي بالماضي في بناء روائي له مقومات تختلف عن مقومات السيرة ،وبقية الفنون القولية، في نقل الحدث وتوظيفه، التوظيف المناسب، في رؤيا استشرافية لما يتخيله الروائي بناءً على معطيات الحاضر؛ الأول، أو رواية الأساطير مجردة من مضمونها الفلسفي الرمزي، وللرواية لغة معبرة عن مضامين القص الفنى العـام، والسـرد بأنواعـه المتعـددة، كالسـرد التـاريخي، والخبـر، والتقريـر، والخطابة، وغيرها(٣٧٨)، ويشكل التماس بين الرواية والسيرة رافداً من روافد الرواية، باجتزاء جزء من السيرة يوظف في صلب الرواية على هيأة لقطات ذهنية، بعيدة عن التصوير الفوتوغرافي، مثل اللقطة التاريخية، فيما

يتعلـق بـالزمن، أو الجغرافيـة، فيمـا يتعلـق بالمكـان، أو الرمـز الأسـطوري العارض ضمن السياق الروائي؛ أما أن توظف السيرة بكاملها لتكون رواية فهذا هو المستحيل، لأن السيرة ليست موضوعاً صغيراً يمكن أن ترفد به الرواية، لكنها موضوع له حدوده ومقوماته، لا يمكن أن يكون رواية، كما أن الرواية لا يمكن أن تكون سيرة، مهما كان الأمر ، وهناك الكثير من الخلط بين هذه الأجناس الأدبية، عند الكثير من الدارسين المحدثين، الذين يعدون الحدود بين هذه الأجناس قد انعدمت تماماً، فالرواية في مذهبهم سيرة، والسيرة رواية، والقصيدة قصة، والقصة قصيدة، ونستطيع أن نحدد السيرة، التي عاث الباحثون في تعريفها، وذهبوا بها مذاهب شتى، وخلطوا بين المتشابهات من أجزائها ،وروافدها، مثل المذكرات ،والـذكريات ،واليوميات، لكن أبسط تعريف لها هو تاريخ حياة شخص منذ الولادة حتى كتابتها، والروايـة ليسـت تاريخاً بالمصـطلح المعـروف، لكنهـا دليـل علـي تاريخ ما في حقبة ما؛ حتى الرواية التي سميت بالتاريخية في أوروبا منذ مطلع القرن التاسع عشر، وكان أولها رواية (أفان هو- Ivan hoe ) للكاتب (السير ولتر سكوت )- (۱۸۳۲-۱۷۷۱Walter Scott)، الاسكوتلاندي التي كتبها بالانجليزية، عدها النقاد رواية تاريخية، لكنها لم تكن ترصد الأحداث التاريخية، لكن بناءها أقرب إلى التاريخ، كما هو الحال في الرواية السياسية، ورواية الخيال العلمي، ومع وجود البطل في كل من الفنين في صورة ظاهرية، نجد خلو السيرة من الشخوص الفاعلين، أضف إلى ذلك أن السـيرة أفقيـة الامتـداد الزمنـي، بينمـا الروايـة رأسـية، في شـكل هرمـي متصاعد من البداية نازل إلى النهاية، والـذي خـدع الكثيـر مـن النقـاد والدارسـين، وجـود الزمـان والمكـان، ولـم يلاحظـوا الاخـتلاف في الحـدود والمفاهيم، للزمان والمكان، وهذا هو الذي جعل الكثير من النقاد غير

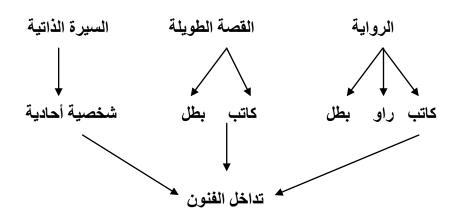
المتخصصين في فن الرواية يظنون أن العناصر المشتركة المكونة للنصين كافيـة لتكـوين روايـة، لأنهـا كافيـة لتكـوين سـيرة ذاتيـة، أو روايـة سـيرية، أو سيرة روائية وهذا ما يراه الدكتور سلطان سعد(٣٧٩) ،ونحن نختلف معه في الرأى إذ لم يخلط النقاد بين السيرة الذاتية ، والرواية بل هناك تداخل أجناسي بينهما، إلا أن مكان الروايـة يختلـف عـن مكـان السـيرة، فمكـان السيرة معروف محدد، ومكان الرواية خيالي موظف، وزمان الرواية تقريبي، وزمان السيرة محدد، وغالبا ما يكون مثبتاً بتواريخ، تقترب من المذكرات اليوميـة، والـذكريات، وأدب الـرحلات، وجـولات الرحالـة ،والدبلوماسـيين، وينطبق على هذه الأنواع مصطلح البكاريسكية، (picaresque) ، وإذا كان مجتزأ السيرة من روافد الرواية، فإن السيرة لا يمكن أن تكون رواية حديثة بالمعنى المتعارف عليه في عالم الفن الأدبي الحديث، ويمكن أن تسمى قصة طويلة؛ فالسيرة ليست بهذه السهولة،والتواضع الشديد لتكون مادة كاملة لرواية ما، ولا الرواية بهذه السهولة التي يتخيلها بعضهم على أن تكون سيرة؛ والذين يرون في دمج هذه الفنون في بعضها يقضون عليها من حيث لا يعلمون، ويفقدون كل فن ميزاته وقوته، بل يسمون الأشياء بغير أسـمائها، وفي هــذه الحالــة تضــيع الفنــون في بعضــها ،وتفقــد ذوقهــا، واستقلاليتها، وترابطها، بدلا من أن يقوي من أواصرها ويشد عضدها، في تكوين منظومة أدبية تمكن كل من أعطي موهبة في واحدة منها من الإبداع، فيضيع بالتالي المبدع في هذا المحيط المتلاطم الأمواج، ولا إبداع بعد ذلك، ونجد ذلك واضحا من خلال المخطط السيميائي الآتي :-





عندما ظهرت السيرة، بمسماها العام، أخذت الأمم في تعريفها بما تعارفوا عليه في ثقافاتهم المتعددة، فالعرب عرفوها على أنها ما يمكن أن يتحدث به الإنسان عن نفسه أو عن غيره، وأطلقوا عليها سيرة دون تحديد ماهيتها، ذاتية أو غير ذاتية، ولم يثبت تعريف معين عند العرب، ولا عند غيرهم ما عدا التعريف بشخص، أو جواب على سؤال فحواه: من أنت؟، وتعرفوا على كلمة مولّدة عن الآرامية، تعني ترجمة فلان، يعني سيرة فلان، وهذا خطأ، فالترجمة لا تعني السيرة، إنها تعريف موجز، لا يسمن ولا يغني من جوع، وقد اقتربت الدراسات الحديثة من التحديد لمعنى السيرة التي كانت تشكل لبساً على المتلقين، فحددت السيرة غير الذاتية بمصطلح ((Biography))،والسيرة الذاتية ((autobiography)، والرواية النثرية، والقصة (Novel))، والقصة (Novel)،

لكن النقد العربي ما زال لم يدرك هذه التفريعات المتكاملة في بناء الفن الروائي ، وقد حاولت في هذه الدراسة الموجزة أن أحدد كل فن بحدوده العلميـة، في زمـن التخصصـات العلميـة، والفنيـة، وأن نسـمي كـل شـيء باسمه، ونذكر تعالقه بالفن الثاني، لكن ليس على حساب الآخر، وأن لا نأخذ العناوين الظاهريـة في خـط دراسـاتنا دون تحليـل المضـامين في سـياقات معرفية، والتفريعات من المصطلح الواحد قد تخدع في حين من الأحيان، فالقصة على سبيل المثال تأخذ تفريعات، وأبعادا متعددة، لا بـد مـن التروي والنظر في المضامين قبل الشروع في الأحكام، فالأسماء المجردة من السياق لا تعطى الفن مصطلحه الخاص به ، ليس هدفنا الحديث عن كل فن من الفنون النثرية بل تحدثت عنها لأثبت لبعض النقاد والدارسين أن تتداخل الفنون الأدبية في الدراسات النقدية الحديثة ، بل حتى الكاتب أو القاص أو الروائي اخذ في كتاباته أن يمزج بين الفنون الأدبية الحديثة حتى يلحـق بركـب الحداثـة ٠(٣٨١) إن الصـفات إن لـم توظـف التوظيـف العلمي الصحيح تنقلب في غالب الأحيان على نفسها، فالرواية ثلاثية كاتب، وراو، وبطل، والقصة الطويلة ثنائية كاتب، وبطل بينما تقوم السيرة على شخصية أحادية، تختزل الثلاثة في واحد، والرواية تستوعب الفنون والعلوم في قالب واحد يصوغها الروائي بالخيال الممزوج بالحقائق، بينما الحقائق مكشوفة ومجردة في السيرة، والشخصيات متنامية في الروايـة الفنية، ولكنها في السيرة موظفة توظيفاً مؤقتاً، سرعان ما تحترق بنهاية دورها، فهي ذات أدوار محدودة، والـزمن في الروايـة متصـاعد باتجـاه قمـة الحدث العقدة بينما الزمن في السيرة أفقى مستمر، والحدث في الرواية عام قابل لتوليد أحداث مرادفة مساعدة للحدث الرئيس، بينما الحدث في السيرة خاص بصاحبه، لا يختلف عن الحكاية الشعبية والمواقف اليومية، والرمز، والفلسفة، والأسطورة قابلة للتطور في الرواية، ولا وجود لها في السيرة، وإن وجدت فليس لها توظيف؛ لكن هذه الفنون النثرية لا يستغني بعضها عن بعض، مع عدم تطابقها، فالرواية تأخذ من كل شيء، لكنها لا تعطي شيئا، فلا يمكن أن تكون الرواية سيرة ذاتية، ولا السيرة يمكن أن تكون رواية، وقد حاولت تبرير هذه الآراء بالمفهوم العلمي، ولا نخفي أن هذه الفنون الأدبية مهمة في حياتنا الأدبية، وقد اجتهد النقاد في تعريفها ،وفصل كل منها فصلاً ليس بالكلي، لكن ليكون لكل منها شخصيته المميزة، ولذلك يجب علينا أن نحافظ عليها بتعزيزها وليس بخلطها، وجعلها تظهر في صور باهتة، مؤكدا أن الذي نسب للكتاب على أنه سيرة ذاتية، ليس من السيرة في شيء (٢٨٣)، ونلحظ ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي:-



تمتلك الكتابة السيرية سحرا خاصا يجعلها تنفرد بين أنواع السرود الأخرى بامتلاكها خاصيتي الذاتي ،والموضوعي بكفين متوازتين ، الذاتي حين تتطابق هوية الكاتب مع السارد ، والموضوعي حين تفترق أنا الكاتب ، وتحتجب خلفه الشخصية وتستتر بظلها لتبرز هوية السارد واضحة الشخصية ، والهوية الأولى الذاتية هي التي تميز السيرة الذاتية والسير

بنحو عام ، والمذكرات ، عن الرواية طبقا لتقسيم تودوروف وتصنيفه (٣٨٣)، وسوف اكتفى بما طرحته من آراء نقدية حول الفرق بين الفنون الأدبية النثرية ، ولاسيما بين الرواية ،والسيرة الذاتية ، لكن موضوعنا الرئيس هو السيرة الذاتية ، وكيف وظفها الروائي ( عبد الزهرة عمارة) في روايته (غدا سـأرحل) فنـراه يقـول : وفي المسـاء كانـت ليلـي في محطـة القطـار لتغـادر بغداد إلى بيت عمها في البصرة بقلب واجف وعين باكية تنشد الراحة وهي تلعن الحب وأيامه وفي البيت رمت ليلي بنفسها حال وصولها على صدر عواطف مجهشة بالبكاء (٣٨٤) ، ونلحظ ثمة اقترابا في نص ما بعد الحداثة من نمط الكتابة السيرية، تجانسا مع الألفة الاجناسية المتحققة فيه ، التي تندغم فيها الكثير من الخطوط النوعية إلى الحد الذي صارت فيه قضية نقاء النوع أسطورة كلاسيكية بالية أو قناعا متهرئا لا يصلح نقابا للنصوص الحداثية المشعة ببريق الحداثة المتنوع ، والمضاد لكل مألوف ومسـكون (٣٨٠) وتتجلـي عنـد الكتـاب المتنـوعي الإبـداع الـذين تتخلـق إبداعاتهم في دوائـر فنيـة مختلفـة كالشـعر والروايـة ، والرسـم ، والترجمـة ، والكتابة السيرية،إشكالية الألفة الاجناسية فهى قائمة لديهم طريقة لافتة للنظر، إذ لا تلبث مياه السواق أن تمترج مجراها بسواه، وبذلك نلمح تشاكلا غريبا في القوانين التي تحكم أساليب الفن لديهم وتؤلف بينها ، كما تـتهجن أسـاليب الحيـاة خالقـة مسـارها العجيـب الواحـد المتنـوع (٣٨٦٠)٠ والروائي ( عبد الزهرة عمارة ) ، هو واحد من الذين فاضت كتاباتهم بتلك الألفة ، ونزفت شرايين إبداعه بدماء ذات ألوان متباينة تمتزج ، كما تمتزج خطوط اللوحة ألوانها ، وهو حين يكتب سيرة غيرية عن المرأة العراقية ( ليلي) كثيرا ما يشير إلى أن أوراقا كثيرة قد نفذت منه إلى سيرتها، ولكن من الطبيعي أن حياتها حين تصير كيانا ورقيا ، والمؤلف مؤلفا من ورق أن

تكون حياته هي الأصل لحكاياته ، ولكنها ستكون منافسة لعمله ، فثمة ارتكاس للعمل نحو الحياة وليس العكس كما يرى نقاد البنائية (٢٨٠٠) ونصوص الحياة لا تماثل نصوص الكتابة ، وتأبى أن تنخرط ضمن تراتبية المقولات الاجناسية ، ولابد لها من الدخول في عمليتي التقطيع ،والمونتاج الفنيتين ليعيد الفن أنتاج الحياة ،فينفلت النص عن عالم الروائي ، ومهما كان نص التأليف غرائبيا فنجد ثمة مسافة ، تقترب أو تبتعد من الحياة ، تفصل بين نص المؤلف ونص الحياة ، ليضع المؤلف حدا فاصلا بين ما يروي وما حدث ، بين من يروي عنهم وبين ذواتهم ، ويتخفى الراوي وراء صنوف الحكايات والأخبار المتنوعة (٢٨٨٠) .

## ٦- العتبات النصية في المجموعة القصصية ( قطة في الطريق)

۱ - <u>مقترب اول العنونـة</u> :- عـد العنـوان مـن أهـم عناصـر الـنص المـوازي وملحقاتـه الداخليـة؛ نظـرا لكونـه مـدخلا أساسـيا في قـراءة الإبـداع الأدبي، والتخييلي بصفة عامة، والقصصى بصفة خاصة، ومن المعلوم كذلك أن العنوان هو عتبة النص وبدايته، وإشارته الأولى، وهو العلامة التي تطبع الكتـاب أو الـنص، وتسـميه، وتميـزه عـن غيـره، وهـو كـذلك مـن العناصـر المجاورة والمحيطة بالنص الـرئيس إلى جانـب الحواشـي،والهوامش، والمقد مات والمقتبسات والأدلة الأيقونية (٣٨٩)، لقد أهمل العنوان كثيرا سواء من قبل الدارسين العرب أم الغربيين قديما وحديثا،لأنهم اعتبروا العنوان هامشا لاقيمة له، وملفوظا لغويا لايقدم شيئا إلى تحليل النص الأدبى؛ لـذلك تجـاوزوه إلى الـنص كمـا تجـاوزوا بـاقي العتبـات الأخـري التـي تحيط بالنص ، ولكن ليس العنوان الذي يتقدم النص ويفتتح مسيرة نموه يقول على جعفر العلاق مجرد اسم يدل على العمل الأدبي يحدد هويته، ويكرس انتماءه لأب ما، لقد صار أبعد من ذلك بكثير وأوضحت علاقته بالنص بالغة التعقيد، إنه مدخل إلى عمارة النص، وإضاءة بارعة وغامضة لأبهائه، وممراته المتشابكة لقد أخذ العنوان يتمرد على إهماله مدة طويلة، وينهض ثانية من رماده الـذي حجبـه عن فاعليتـه، وأقصـاه إلى ليـل مـن النسيان، ولم يلتفت إلى وظيفة العنوان إلا مؤخرا(٣٩٠) ، وعلى الرغم من هذا الإهمال فقد التفت إليه بعض الدارسين في الثقافتين العربية، والأجنبية قديما وحديثا، وتنبه إليه الباحثون في مجال السيميوطيقا، وعلم السرد ،والمنطـق، وأشـاروا إلى مضـمونه الإجمـالي في الأدب، والسـينما ،والإشـهار

نظـرا لوظائفـه المرجعيـة، واللغويـة، والتأثيريـة والأيقونيـة، وحرصـوا علـي تمييزه في دراسات معمقة بشرت بعلم جديد ذي استقلالية تامة، ألا وهو علم العنوان الذي ساهم في صياغته وتأسيسه باحثون غربيون معاصرون منهم: (جيرار جنيت،وهنري متران،ولوسيان گولدمان، وشارل گريفلوروج، روفروليوهويك ) الذي يعرف العنوان بكونه مجموعة من الدلائل اللسانية ، يمكنها أن تثبت في بدايـة الـنص مـن أجـل تعيينـه ،والإشـارة إلى مضـمونه الإجمالي ومن أجل جذب الجمهور المقصود(٣٩١)،هذا وقد نادى لوسيان گولدمان الدارسين ،والباحثين الغربيين إلى الاهتمام بالعتبات بصفة عامة، والعنوان بصفة خاصة، وأكد في قراءته السوسيولوجية للرواية الفرنسية الجديدة مدى قلة النقاد الذين تعرضوا إلى مسألة بسيطة مثل العنوان في رواية الرائي، لذي يشير مع ذلك بوضوح إلى مضمون الكتاب، ليتفحصوه بما يستحق من عنايـة<sup>(٣٩٢)</sup> ،وتعـد دراسـة( العتبـات) لجيـرار جنيـت أهـم دراسة علمية ممنهجة في مقاربة العتبات بصفة عامة ،والعنوان بصفة خاصـة؛ لأنهـا تسترشـد بعلـم السـرد، والمقاربـة النصـية في شـكل أسـئلة ومسائل، وتفرض عنده نوعا من التحليل(٣٩٣)، ويبقى ليو هويك المؤسس الفعلى لعلم العنوان ؛ لأنه قام بدراسة العنونة من منظور مفتوح يستند إلى العمق المنهجي ،والاطلاع الكبير على اللسانيات ونتائج السيميوطيقا ،وتاريخ الكتاب والكتابة، فقد رصد العنونة رصدا سيميوطيقيا من خلال التركيز على بناها ،ودلالاتها ،ووظائفها ، كما أن النقد الروائي العربي لم يول العنوان أهمية تذكر، بـل ظـل يمـر عليـه مـر الكـرام، لكـن الآن بـدأ الاهتمـام بعتبات النص وصار يندرج ضمن سياق نظري، وتحليلي عام يعتني بإبراز ما للعتبات من وظيفة في فهم خصوصية النص، وتحديد جانب أساسي من مقاصده الدلالية، وهو اهتمام أضحى في الوقت الراهن مصدرا لصياغة

أسئلة دقيقة تعيد الاعتبار لهذه المحافل النصية المتنوعة الأنساق وقوفا عندما يميزها ،ويعين طرائق اشتغالها؟(٣٩٤) ، ومن أهم الدراسات العربية التي انصبت على دراسة العنوان تعريفا وتأريخا ،وتحليلا، وتصنيفا نذكر ما أنجزه الباحثون المغاربة الذين كانوا سباقين إلى تعريف القارئ العـربي بكيفية الاشتغال على العنوان تنظيرا وتطبيقا، إن العنوان عبارة عن علامة لسانية وسيميولوجية غالبا ماتكون في بداية النص، لها وظيفة تعيينية ومدلولية، ووظيفة تأشيرية أثناء تلقي النص ،والتلذذ به تقبلا وتفاعلا، يقـول الباحـث المغـربي إدريـس النـاقوري مؤكـدا الوظيفـة الإشـهارية ،والقانونية للعنوان تتجاوز دلالة العنوان دلالاته الفنية ،والجمالية لتندرج في إطار العلاقة التبادلية الاقتصادية، والتجارية تحديدا؛ وذلك لأن الكتاب لايعدو كونه من الناحية الاقتصادية منتوجا تجاريا يفترض فيه أن تكون له علاقة مميزة، وبهذه العلامة بالضبط يحول العنوان المنتوج الأدبي أو الفني إلى سلعة قابلة للتداول، هذا فضلا عن كونه وثيقة قانونية ،وسندا شرعيا يثبت ملكية الكتاب أو النص، وانتماءه لصاحبه ولجنس معين من أجناس الأدب أو الفن(٣٩٥)، إن العنوان هو الذي يوجه قراءة المجموعة القصصية ( قطة في الطريق)، ويغتني بدوره بمعان جديدة بمقدار ما تتوضح دلالاتها فهى المفتاح الذي به تحل ألغاز الأحداث ،وإيقاع نسقها الدرامي، وتوترها السردي، علاوة على مـدى أهميتـه في اسـتخلاص البنيـة الدلاليـة للـنص، وتحديد تيمات الخطاب القصصى، وإضاءة النصوص بها، إن العنوان كما كتب كلود دوشيه عنصر من النص الكلى الذي يستبقه ويستذكره في آن، بما أنه حاضر في البدء، وخلال السرد الـذي يدشـنه، يعمـل كـأداة وصـل وتعديل للقراءة(٣٩٦)، هو في الحقيقة مرآة مصغرة لكل ذلك النسيج النصي ،واسم فارغ(٣٩٧)، وهذا يعني أنه علامة ضمن علامات أوسع هي التي تشكل قوام العمل الفني باعتباره نظاما، ونسقا يقتضي أن يعالج معالجة منهجية أساسها أن دلالة أية علامة مرتبطة ارتباطا بنائيا لاتراكميا بدلالات أخرى، ومن ثم فإن العنوان قد يجسد المدخل النظري إلى العالم الذي يسميه، ولكنه لايخلقه إذ إن العلاقة بين الطرفين قد لاتكون مباشرة كما هو الشأن في الآثار الفنية التي يحيل فيها العنوان على النص، والنص على مجموعة علامات لسانية تشير إلى المحتوى العام للنص إلى كونه لعبة فنية وحوارية بين التحدد واللاتحدد، بين المرجعية المحددة وبين الدلالات المتعــددة وذلــك في حركــة دائبــة بــين نصــين متفــاعلين في زمــن القـراءة(٣٩٨)،وقـد جسـد ذلـك القـاص المبـدع ( عبـد الزهـرة عمـارة ) في مجموعته القصصية ( قطة في الطريق ) ، إن (قطة في الطريق ) عنوان يقع ضمن مايعرف بالسهل الممتنع إذا ما قراناه قراءة سطحية عابرة تكتفي بالنظر إليه نظرة جانبية ، على أن النظرة المحايثة العميقة ربما تكشف لنا عما دفنه فيه مبدعه من أشارات، وعلامات دالة ، وانطلاقا من كل هذا قد يكون بالإمكان تتبع عمل العنوان في النص والشروع في نمذجة تصنيفية ،للعناوين في المجموعة القصصية وفقا لعلاقاتها بالشرح القصصي بالـذات عـن طريـق الاختـزال إلى الحـد الأقصـي، فإمـا أن القصـة تعبـر عـن عنوانها تشبعه، وتفك رموزه، وتمحوه، وإما أنها تعيد إدماجه في جماع النص ،وتبلبل السنن الدعائي عن طريق التشديد على الوظيفة الشعرية الكامنة للعنوان، محولة المعلومة، والعلامة إلى قيمة والخبر إلى إيحاء(٣٩٩)، فنراه يقول: - كم كنت غبية عندما صدقتك فانت لا مهندس ولا جئت الى معرض بغداد لكنك ضابط مخابرات وانى اكره هذا الصنف من الرجال قالت ذلك وهمت بالخروج اما انا فشعرت بصدمة قوية هزتني بعنف وقبل ان تخرج قالت وهل تحسبني هرة حمقاء اعجبت بطاووس ابله

مثلك قالت ذلك واطبقت الباب بقوة وبقيت اسمع صرير الباب فقط وانا لا اعيماذا تقول ؟(٤٠٠)يلتصق به العمل القصصي قد يكون صورة كلية تحدد هويـة الإبداع،وتيمتـه العامـة، وتجمـع شـذراته في بنيـة مقولاتيـة تعتمـد الاستعارة أوالترميز، وهذه الصورة العنوانية قد تكون فضائية يتقاطع فيها المرجع مع المجاز، وقيامه بـدور المركـز في الحركـة القصصـية ،وتحديـد مصائر من يسكنه جعله يقوم بدور البطولة الفعلية في القصة ،ويفرض نفسه على عنوانها ،ويبلور رؤية المؤلف لعالمه(٤٠١)، ومن هنا فهو صيغة مطلقة للقصة ،وكليتها الفنية والمجازية، إنه لايتم إلا بجمع الصور المشتتة ،وتجميعها من جديد في بؤرة لموضوعات عامة تصف العمل الأدبي، وتسمه بالتواتر، والتكرار والتوارد، إذن، فهو الكلية الدلالية أو الصورة الأساسية أو الصورة المتكاملة التي يستحضرها المتلقى أثناء التلذذ ،والتفاعل مع جمالية النص القصصى ومسافاته ، فالصورة العنوانية قد تندرج ضمن علاقـات بلاغيــة قائمــة علــى المشــابهة ،أو المجــاورة، أو الرؤيــا، فيتجــاوز العنوان مجازيا مع دلالات الفضاء النصى للغلاف وتنصهر الصورة العنوانيـة اللغويـة في الصـورة المكانيـة لونـا ورمـزا(٤٠٢)، فنـراه يقـول : لـم استطع النوم تلك الليلة فبقيت حتى لوع الفجر افكر فيها افكر في اسلوبها وتصـرفاتها الغريبـة وفي اليـوم التـالي كنـت كنـت مـارا في باحـة الفنـدق فاستقبلتني سلمي بابتسامة حلوة وقالت لي- هاي سنلتقي في مقهى دجلةعصرا وكان شيئا لم يكن ما عملته البارحة وقفت مشدوها امام هذه الفتاة الحمقاء وعند الظهيرة اختليت بصاحبة الفندق لا عرف منها حقيقة هذه الفتاة وعندما سالتها – ما رايك بـ سلمى ؟ ضحكت قائلة – عملتها معاك لم افهم ما تقول وتابعت – اطمئن سلمي فتاة طيبة لكن خيط من الجنون ينتابها بين حين واخر ثم اقتربت صاحبة الفندق وهمست في اذني

بضع كلمات بات على وجهى الدهشة والحيرة وفهمت كل شيء عنها وفي مساء اليوم نفسه استلقيت اول قطار ذاهب الى بابل لانجو بنفسى هربا من علة الاصحاء المجانين الذين تجندهم المخابرت (٤٠٣)، فالعنوان هو العتبة المقدسة نصيا ، فبه يتكثف المتن ومنه يأخذ هذا المتن شحنته التي تبقيه صالحا- وباستمرار- للقراءة بكل أشكالها المواجهة والفاحصة والمنتجة انه النص وعن طريق ضبطه نتمكن من إيصال طرود الانطباع والتأويل بسلامة تلق فاعل ، على اعتبار أن العنوان هو الموجه الأساس الذي تسترشد به القراءة عن أخبار النص الأدبي والغاية التي يريدها (٤٠٤)، فهو أداة توجيه مهمة جدا بين الاداوات الأخرى انه تسمية النص ، وجنسه وانتماؤه ، يعد العنوان أول المعايير التي يقاس في ضوئها - نصيا- مدى الاهتمام بالقارئ ، ومدى الاشتغال على إغوائه عن طريق هذه العارضة الاشهارية - العنوان- أي الاهتمام بالقارئ المقصود ، المخصوص بالخطاب ، الذي - كما يرى وولف- يمثل فكرة النص المركزية التي تشكلت في ذهن القاص ( عبد الزهرة عمارة )، فالاهتمام بالقارئ يعنى الاهتمام بالنص نفسه ، لان القارئ هو المتكفل بإعادة أنتاج النص وتشكيله على الدوام ، فقد أصبح القارئ مشاركا ومتابعا ومفسرا لكل شفرات النص ودلالاته وفك شفراته انه مبدع ثان للنص (٤٠٥) إن نظام العنوان يعمل وفق قوننة غايـة في الحساسـية ، إذ يتبلـور الـنص بموجبـه ، فـإذا كـان العنـوان طـويلا ساعد على توقع المضمون الذي يتلوه،أما إذا كان قصيرا فعندها لابد من قرائن تساعد على التنبؤ بالمضمون (٤٠٦)،ومن الممكن أن يكون دالا صوتيا كان المجموعة القصصية تكون (قطة في الطريق )، أو أن يكون علامة محددة بنوعها مروية مثلا، أو علامة استفهام، أو على شكل نقاط وعند ذلك يبدأ العنوان عمله بوصفه حسب امبرتو ايكو - مفتاحا تأويليا (٤٠٠٠)، أو

مفتاحا لمدخل المجموعة القصصية ،فهو يختصر الكل ، ويعطى اللمحة الدالة على النص المغلق ، فيصبح نصا مفتوحا على كل التأويلات (١٤٠٨)، وهنا في (قطة في الطريق) ، وعلى وجه خاص فان العنونة من كونها تشـغل منطقـة إسـتراتيجية في عمليـة التلقـي، هـى المنطقـة الأولى بصـريا ودلاليا ، تلك المنطقة التي يحدث فيها التصادم الأول بين القارئ ،والعمل الأدبى،وفى ضوء ذلك امتلكت هذه العناصر وظيفة خطرة هي قيادة القارئ إلى جغرافيــة العمــل الأدبي ومنحــه مفــاتيح استكشــافه وإضــاءة مجاهله،ولاسـيما أن رولان بـارت قـد وسـع مفهـوم السـيمياء ، فلـم يعـد محددا-كما يرى دي سوسير- بالعلامة اللسانية ،بل بكل ما هو لفظي،أي محاولة تطبيق اللغة على الأنساق ، وقد مثلت الهندسة العنوانية عنـد القاص المبدع ( عبد الزهرة عمارة ) جملة من الوظائف التي تعد وظائف ترويجية للمحتوى القصصي ، ففي العنونة اعطانا القاص صورة واضحة عن المجموعة القصصية من خلال الساردة (سلمي) عندما وصفت نفسها بهرة ، ووصفها للاستاذ قاسم التي شبهته بطاووس ابله ، مع العنوان الـرئيس للمجموعـة القصصـية (قطـة في الطريـق) تميـزت المجموعـة القصصية بالسهولة، والبساطة، والوضوح، وعندما نعود إلى العنوان يتألف من مقطعين الأول ( قطـة) الرمـز الـذي تناولـه القـاص عبـد الزهـرة عمارة ، والثاني ( في الطريق) الذي بينه القاص من خلال المقطع الثاني الذي دل على الضياع أيضا في كل زمان ،ومكان ، ويتوسط المقطعين اسم القاص ( عبد الزهرة عمارة ) ٠

٢- مقترب ثان عتبة الغلاف: إن اللوحة - بنوعيها لوحة الغلاف، واللوحة
 الداخلية- هي الإيقونة الأبرز في أولى العتبات، فهي علامة دالة تستقبل

ضمن انساق تتفاعل فيها اللغة ، واللون ، والحركة والقصد العام لهذه العلامة ، أي اللوحة ،وتمثل هذه العتبة الإيقونة الأولى، والأكثر وضوحا في شـريط العلامـات السـيميائية التـى يتشـكل مـن مجموعهـا ، أي مجمـوع إيقونات هذا الشريط ، معرض النص (٤٠٩)، فاللوحة تمثيل للمكتوب ونقل له إلى صورة/ لوحة ، وهذه الصورة / اللوحة هي اجتهاد مستمر لاختزال مقول النص الذي تتبناه هذه اللوحة سواء أكانت لوحة غلاف لعمل كامل ، أم لوحة داخلية لنص محدد ، فاللوحة الداخلية تمثل فعلا مساعد يستمد مقاصده من الفعل الرئيس - لوحة الغلاف - ويجتهد من اجل فتح مديات أوسع أمام المحفل النصي (٤١٠)،وفي ضوء هذا الوصف نجد أننا أمام تقسيم بائن لهذه العتبة ، يتوزع على نوعين ثابتين وقارَين للوحة في العمل الروائي هما : لوحة الغلاف ، واللوحة الداخلية ، وهذا التقسيم يبين أن لهذه العتبة سلطة استقصائية للمعنى الأدبي منطلقة وراءه بدء من الغلاف ، الذي تتمركـز فيـه لوحـة الغـلاف ، مـرورا بحيثيـات المـتن الأدبى الـذي تقدمـه – داخليا – اللوحة الداخلية ، وصولا إلى المعنى الدال والمراد منها – أي من اللوحة- تمثيله ونقله مبصورا إلى المتلقى (١١١)، وعتبة لوحة الغلاف هي الشكل الخارجي الأكبر لهذه العتبة / اللوحة ، إذ تبين – داخل متنها – أشكالا صغرى لتكون بذلك شبكة سيميائية تستطيع الإحاطة - تمثيلا-بالمنجز الذي تغلفه ،ففى المجموعة القصصية ( قطة في الطريق ) للقاص الرائع ( عبد الزهرة عمارة ) والتي كانت لوحة غلافها من رسمها ، تتشكل من ثلاثة ألوان متسلطة وحاكمة على المرئي من هذه اللوحة وهي :الابيض ، والأحمر ،والاصفر ، وصورة فتاة رائعة الجمال لقد تمكنت من تغطية ثلث مساحة اللوحـة تقريبـا ، والمعـروف أن هـذه اللوحـة ، انهـا دليـل الجمـال والحيوية ، وفي هذا تجهيز وذخيرة لتنفيذ التنبيه الذي انذر به العنوان ،

وهنا تكمن حساسية التوصيف اللوني ،صورة الفتاة الحسناء ذات الشعر الاشقر أدى دوره كدليل للجمال من جهة ، ومن جهة ثانية أعلن ضمنيا بالتجاور مع الألوان وهنا أعطنا القاص ( عبد الزهرة عمارة ) دلالة واضحة على السعادة والرقة و الحياة الجميلة والشيءالملفت للنظر ان جميع قصص المجموعة القصصية تتحدثعن النساء ، وقد اجاد في وصف الجمال للنساء وقد تتطابقت لوحة الغلاف مع مضمون القصص ، فنراه يقول : صباح يوم ربيعي كنت نازلا من سلم الفندق صدمتني فتاة صدمة ازعجتنى وسمعت صوتا نسائيا ناعما يقول: - معـذرة يـا اسـتاذ قاسـم نظرت اليها وعقلي حانقا ناقما على ما سبت لي من ضربة قاسية وتابعت تقول وعلى شفتيها ابتسامة ناعمة وبين اصابعها سيجارة روثمان – لم اقصد ذلك انا مرهقة وراسى يدور بافكار شتى ارجو المعذرة مرة ثانية تبددت الثورة العارمة التي انتابتني في البداية وتلاشت وانا انظر الى هذا الملاك الجميل والوجه الطفولي كانت بيضاء كبياض الثلج فيها جمال صارخ اخاذ ترتدي ثوبا اصفرا ضيقا يبرز مفاتن جسدها الثائر غرقت في بحر عيناها الزرقاوين كزرقة البحر وشعرها الحرير الاحمر ينسدل على كتفيها يزيدها جمالا ورونقا (٤١٢)،واللون الأحمر قد توزع على مكانين من اللوحة في الأسفل مع اللوحة المرسومة من قبل الفنانة الرسامة الدكتورة فرح عبد الزهـرة ، وفي الأعلـي لكـي يشـارك في النقـل / الأخـذ إلى حـدود عنـوان المجموعة القصصية ، ففي المكان الأسفل الذي يعلو الشريط الاصفر في أرضية اللوحة نرى الأصفر حاضرا بكامل قواه اللونية ليتواصل بذلك مع دلالة االرقة والجمال التى تميزت بها لوحة الغلاف لفتاة تظهر بصورتها الجميلة بنصف وجها الابيض الذي زين اللوحة والتوقف عن الحياة التي قدمها هذا الشريط وبذلك يكون الأصفر علامة للنماء والبهاء وياتي احيانا

في انتهاك حقوق المرأة المستلبة ، فنراه يقول: الظاهر انت تتجاهلين امري فالانكار يولد الضياع غريب امرك يا سوزان الا تتذكرين ؟ بدا صبرها ينفذ فقالت له بحدة وانفال شديدين – كفى من هذه الخزعبلات انا اعرف جيدا ملاعيبكم ايها الشباب الطائش واعلم جيدا الاساليب القذة التي تريدون النفاذ اليها لتحقيق مارب شتى انت مخادع يا رجل انا لا اعرفك وكفى ؟! تابعت سوزان المسير وبقي مازن واجما لا يصدق عقله وبعد عراك مع افكار راسه قرر متابعتها تقدم عدة خطوات الى الامام حتى قطع سيرها وقال لها بتوسل – اصغي لي يا سوزان قليلا من التذكر حقا ستكون لديك صورة ويمكن ان اروي لك حادث لتتذكري وقاطعته بحنق متعدين معاك اغرب عن وجهى يا رجل (١١٤٠)،

والاصفر الممثل لعنوان اللوحة ، ليشير بتماهيه هذا أن له معنى أخر وهذا ما نلحظه في وصوله للمكان الأعلى الذي جاء على شكل كلمة كبيرة في أعلى المجموعة القصصية ( قطة في الطريق ) ، وقد خط اسم القاص ( عبد الزهرة عمارة ) باللون الاصفر ليؤكد أن هذا الاسم ينتمي إلى الشريط الاصفرفي أرضية اللوحة ، لذا كتب الاسم بالأعلى في حدود اللوحة ضمن الشكل الأصفر ليكون تعبيرا تشكيليا لما أراده العنوان ، أي انه اخذ هذا الاسم إلى حدود الشمس في ارتفاعها،و تشتمل على علامات سيميائية متعددة تفضي إلى دلالات خارجية تكشف عنها بنيتها السطحية التي تحيل على البنيات العميقة التي تتمثل بالعالم الدلالي ، فنراه يقول : يوم الخميس الاول من شهر نسيان شارع الجامعة في حي الكرادة يعيش كرنفال مهيب خمسة عشرة عربة تجري الخيول البيضاء في زفاف مهيب وبتنسيق مسبق الواحدة تلو الاخرى عربة العروسة في كل شيء تناثرت عشرة عربة بالتمام والكمال تميزت عربة العروسة في كل شيء تناثرت

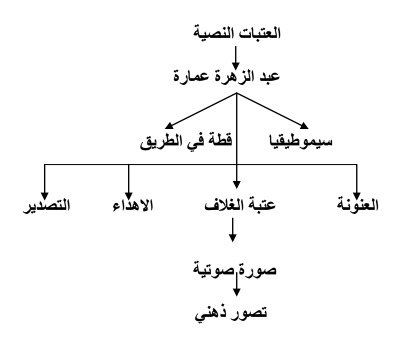
عليها الالوان بفوضى مقصودة كتب عليها وبالخط الكوفي العريض الاخضر زواج مبروك (٤١٤)٠

٣- مقترب ثالث عتبة الإهداء :- إن التحديد الأوسع لعتبة الإهداء أنها تقدير من الكاتب للأخر وهذا التقدير ينطوي على اعتبارات كثيرة منها ما هو واقعى / عاطفي ( للام / للأب/ للولد ) وهذا الإهداء يفيدنا في تكهن ما عليه النص من تمجيد واعتزاز ، أو رثاء للأب أو إلام أو الولد أو رثاء لأحدهم وما إلى ذلك ، ومنها ما هو توصيفي / فني يستهدف القارئ بشكل أكثر تعقيدا ويقدم له أدوات تساعده في مشغله القرائي في استكشاف النص واسـتبيان إبعـاده (١٠٥) ، والإهـداء المخصـوص الـذي يعـين مهـدي إليـه ويختص به دون أن ينفتح من خلاله على الآخر، وهذا الإهداء موجود بصنعة ودراية في المجموعة القصصية ( قطة في الطريق ) فنراه يقول :إلى الاستاذ الدكتور مصطفى لطيف عارف اهديك مجموعتى القصصية التي كتبت فيها قصصى في زمن اقرب ما يكون الى زمن الحياة الجميلة والتي عشت حلاوتها ومرارتها وهو بهذه المجموعة القصصية إهداء مخصوص بالناقد والقاص العراقي الـدكتور مصطفى العارف ، وهذا ما يـدل علـى الأولوية التي يحتلها المهدى إليه ، تناثرت الاوراق من امامه ضغط على القلم باصبعه حتى كسره سحب الدواة وقذفها على الارض حتى تهشمت اهتز كيانه بصق جانبا قذف بكلمات لاذعة ولعن الصحافة والصحفيين ولعن اليوم الذي ولد فيه منذ ان عمل محررا في جريدة الراصد الاسبوعية وكان مسؤوله المباشر رجلا فظا غليظ القلب ثرثارا قاسيا جبروت في طباعه متكبرفي شخصيته كانت تغلب عليه الانانية والرياء في حين يكون لطيفا ومؤدبا مع مدير ورئيس التحرير (٢١٦)٠

٤ – <u>مقترب رابع التصدير</u> :- غالبا ما يسبق المتن قبل الاستهلال، أي قبل قراءة فحوى العمل السردي بالتحديد، تعبيرا أدبيا مصاغا كمقولة أو بيت شعر، يعود إلى احدهم من الادباء والكتاب المتمرسين والمشاهير في هذا المجال، ويكون من اختيار صاحب العمل، غايته تنسجم بالارتباط مع المتن السردى، فتكون فاعليته بمثابة الحكمة الموصدة التي تحيل على حقيقة تعتبر جزءا من العمل، وخصها القاص ( عبد الزهرة عمارة ) عن طريق تصديره، وترك للقارئ الاجتهاد في حل اللغز، فهذه العتبة هي عتبة ضبط للنص ، فجملة القول التي يتضمنها التصدير مكتنزة بدلالات ايحائية معبرة عن العمل، وغالبا ما تكون مختصرة تبتعد عن التفصيل؛ لأن الكاتب أو المؤلف أو الروائي هو الذي يقتبسها من اقوال من ارتضاهم من الكتاب السابقين له في هذا المجال، الذين غالبا ما تكون اقوالهم صادرة لغرض طرح حكمة معينة عن تجربة، فنجد الكاتب يختارها ويصدر بها سرده أو شعره، لأنها تمت بصلة لعمله بحسب ما ابدته ذائقته وخبرته ، فهذا القول المصطلح عليه بالتصدير هو الذي يعرفه (جينيت) كما ينقل (عبد الحق بلعابـد) اقتبـاس يثبـت علـى رأس الكتـاب أو في جـزء منـه ، وهـذ التصـدير بإمكانه أن يكون فكرة أو حكمة تتموضع في أعلى الكتاب، أو بأكثر دقة على رأس الكتاب ملخصا معناه ، وهذا الاقتباس يقوم بابراز الجانب الذي يدور حوله العمل، فيدخل المتلقي إلى فضاء النص واشغالاته العقلية التي تقوده إلى الاستفهام والتساؤل عن السبب الذي كان وراء اختيار المؤلف لقول وصدَّر العمل به ، ويجب على المتلقي أن يكون له الادراك والوعي اللازمين في كيفية التعامل مع هذا المصطلح ولكن بحذر دقيق، إذ نلحظ كثيرا من الكتاب الذين يتعمدون أن يأخذوا نصوصا من اسماء مشهورة ليجعلوها اوسمة لابداعاتهم مع محاولتهم بسحب ذلك الاسم ضمن أطار

النص، وهنا يعمد الكتاب إلى ذلك ليفتحوا ابداعاتهم على مواطن التأويل وتوسيع الدلالات ، فتتكون بذلك لديهم مبررات تقوية العمل ولاسيما إذا كانت الشخصية صاحبة القول مشهورة، وقد ذاع صيتها وعرف عنها الاقوال والحكم، وهنا يتحقق جانبان، جانب متعلق بالعمل وتقويته عن طريق الاقتباس، وجانب آخر يبرز مدى اهمية الشخصية المقتبس قولها كتصـدير مـن قبـل القـاص ، وهـي أن يصـدر القـاص ( عبـد الزهـرة عمـارة ) مقولـة لغيـره في مجموعتـه القصصـية ( قطـة في الطريـق ) والتصـدير الغيرى يكون بمثابة عملية توليف، ذلك لأنه قائم على استيراد مقولة غيرية لـ(لكاتب مصري يوسـف السـباعي ) يصـدر بهـا نتـاج ذاتي ، أي انـه حملة دعائية للمصدر ، ولابد لهذه الحملة ، لكى تحقق انتشارها ووصولها من أن تراعى سلامة انتقاء المقولة التصديرية للنص المراد ، والمراعاة تتم في فحص الرابط بين مقولة التصدير ،والمتن الذي تتقدمه ، لتبيان فاعلية هذا التصدير وقيمته الجمالية في رسم المسار البياني للكتابة التي يتبناها هذا التصدير (٤١٧)، ( وعبد الزهرة عمارة ) تكثف من استخدام هذا التصدير في مجموعته القصصية ( قطة في الطريق ) جاء التصدير الغيري في بداية المجموعـة القصصـية لكـى يـتمكن بموقعـه هـذا مـن التعريـف بـالنص القصصى في المجموعة القصصية كلها من جهة ، ومن ضبط حركة هذا الأداء ورسمه في ضوء محتوى هذا التصدير من جهة أخرى فنراه يقول: ( نحن شعب يحب الموتى ، ولا يرى مزايا الاحياء حتى يستقروا في باطن الارض ) يوسف السباعي كاتب مصري ٠

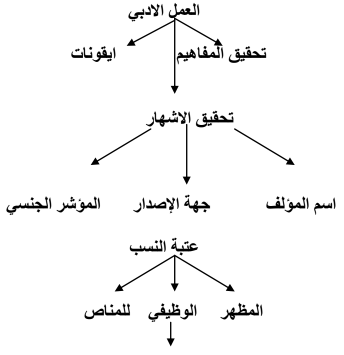
ونلحظ ذلك من خلال المخطط السيمائي الاتي :



٧- سيموطيقيا عتبة (اسم المؤلف وجهة الإصدار والمؤشر الجنسي)
 ف رواية والتقينا في بروكسل ٠

مقترب أول <u>عتبة النسب النصي</u> :- تتكون هذه العتبة من عتبات ثلاث مجتمعة هي (اسم الملف، جهة الإصدار، المؤشر الجنسي)، وترد هذه العتبات في هذه الصيغة كونها تنتمى إلى كيان مشترك ضمن القوة الإنجازية، التي هي إحدى الجوانب في صناعة المنشور(٤١٨) ، وهذه القوة تؤدي إلى ما هو ضروري وأساسي، ألا وهو (المظهر الوظيفي للمناص)، فالمناص في جميع أحواله كما يري جينيت هو خطاب غير محدد باسم، وإنما يساعد ويوجه خدمةً لأشياء أخرى، تشكل وعي كينونته<sup>(٤١٩)</sup> ، فيكمن لكل عنصر من عناصر المناص على هذا السبيل أحقيته، واثبات هويته، فيؤلف بأيديولوجياته جانيا قائما بذاته، وجزءا يحتفى به في توجيه الخطابات والنصوص، وعلى وفق هذا تتمظهر هذه العتبات مجتمعة؛ لتحقق جانبا مناصيا مشتركا<sup>(٤٢٠)</sup>،، وهذه العتبات تكمن أهميتها وضرورتها على وفق ما تتضمنه من وظائف ساهمت في رواجها، وهذه الوظائف تتميز بكونها مشتركة فيما بينها من حيث الأداء وهي: الإشهار، والتملك، وتحديد الجنس الأدبي، فضلا عن كونها عتبات تتموضع في واجهة الكتاب، أي الغلاف الذي يزودنا بمعلومات عنها، فمن خلاله يمككنا أن نتعرف على اسم الملف وجهة الإصدار والمؤشر الجنسى، الذي هو ذو تعريف خبري تعليقى؛ لأنه يقوم بتوجيهنا قصد النظام الجنسي للعمل، أي يأتي لكي يخبر عن الجنس المتضمن عليه العمل الأدبي<sup>(٤٢١)</sup>، إذ يحدد لنا ماهية العمل، هل هو سرد أم شعر أم عمل قصصي، أم غير ذلك، ولكى نصل إلى القصد التام الذي تحتوي عليه كل من هذه العناصر المناصية،

لابد لنا من التوغل في ثنايا اغوارها المعرفية، والتعرض لها على حدة وبتفصيل أدق ،نجد على صفحة الغلاف الأولى عدة أيقونات، تكون بمثابة محددات وعناصر موجهة تسهم في تحقيق المفاهيم المختزلة كتعريف أولي للعمل، من حيث ملكية العمل الأدبي كما في أيقونة اسم المؤلف، أو إنها تكون جهة روجت للعمل واخرجته بصورته النهاية لتحقيق الاشهار والرواج، أو تختص بتحديد وفرز نوع العمل الأدبي كان يوكون رواية او قصة او مقالة او قصيدة ... الخ، فتجتمع هذه الإيقونات الثلاثة لتكوين عتبة النسب النصي.(٢٢١)، ونجد ذلك واضحا من خلال المخطط السيميائي



مقترب ثان <u>اسم المؤلف</u>:-

تحوز هذه العتبة على مركزية استراتيجية كأيقونة بارزة على لوحة الغلاف، فهي أحد مكوناته، ولها دور كبير وأساسي، وهو نسبة العمل الإبداعي لصاحبه، وتتحقق الفائدة المرجوة من هذه العتبة كونها تفيد إذا كان المؤلف اسما حجة في تخصصه، وفي هذه الحالة سيكون لها وظيفة الإثارة والجدلية والمصداقية، مما

يساعد على حسم التردد في شراء الكتاب، وقد يكون اسم المؤلف ماركة مسجلة، لكنها ذات سمعة عكسية منحطة، وفي هذه الحالة قد تكون هذه العتبة وبالا على الكتاب، ولأهميته لا يمكن الاستغناء عنه أو التفريط به، فهو علامة تميز لنا كاتب عن آخر، فضلا عن كونه أحد مكونات النص المحيط الأساسية، فعن طريقه تتحقق أحقية الكتاب لصاحبه، وتتحقق ملكيته الفكرية والأدبية على عمله بغض النظر عن كون الاسم حقيقي أم مستعار (٣٢٠)، ولهذا نجد الاهتمام والحرص بوضع اسم المؤلف وكتابته بخط على كيفية محددة أو لون مقصود، والتفنن في إيراد ذلك في شتى المؤلفات سواء في الشعر أو الرواية أو القصص ، وتوجد هناك العديد من الكيفيات والإشكال التي يتموضع فيها اسم المؤلف، وقد أحصاها (جيرار جينيت) في ثلاثة هي:

- ١- الاسم الحقيقي لصاحب العمل ٠
- ٢- اسم الشهرة أي الاسم المستعار ٠
  - ۳- الاسم المجهول ۰

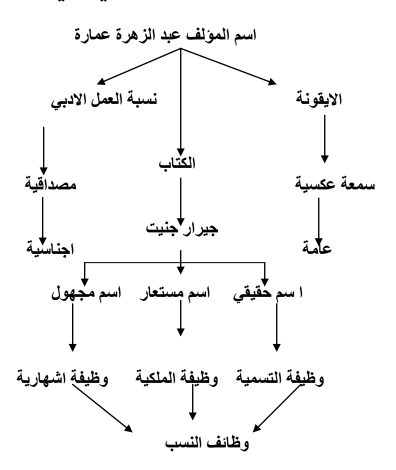
وتحمل هذه الأسماء التي تفضي إلى نفس الغاية دلالة كبيرة في إضاءة النص وتوضيحه، وبالتالي يزكي حضور اسم الكاتب أو الشاعر أو الروائي مشروعية العمل، ويعطيه الأحقية القانونية في التوثيق والترويج، وعبره يتعرف القارئ إلى المؤلف ويكون أفق انتظاره الخاص، كلما أصدر ذلك المبدع كتابا آخر، فهو بمبثابة التعريف والتوجيه والتحديد بكاتب دون آخر بحسب وعلى وفق ما تقتضيه الملكية والأحقية، وهذا يتناسب أكثر مع مجموعة من الوظائف التي تتمتع بها

هذه العتبة والتي أشار اليها (عبد الحق بلعابد) بحسب ما أدلى به (جينيت) وهي في الوظائف الآتية :

١ - وظيفة التسمية: وهي التي تعمل على تثبيت هوية العمل للكاتب بإعطائه
 اسمه.

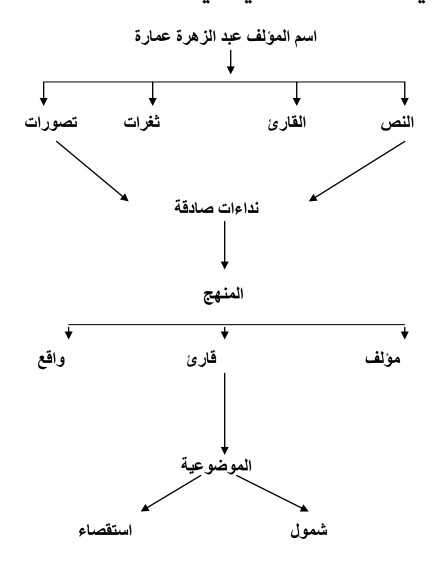
٢- وظيفة الملكية: وهي الوظيفة التي تقف دون التنازع على أحقية تملك
 الكتاب، فإسم الكاتب هو العلامة على ملكيته الأدبية والقانونية لعمله.

٣- وظيفة إشهارية: وهذا لوجوده على صفحة العنوان التي تعد الواجهة الإشهارية للكتاب، وصاحب الكتاب أيضا، الذي يكون اسمه عاليا يخاطبنا بصريا لشرائه ، ونجد ذلك واضحا من خلال المخطط السيميائي الأتي :-



فأسم المؤلف هو إحدى الركائز التي يجب الالتفات إليها والاهتمام بها، وهذا ما نجده اليوم على ساحة الإبداع الادبي ففضلا عن تلك المحاولات لاندثاره وموته والتعويض عنه بالنص والقارئ لكنها تظل مجرد نداءات صامتة لا تلقى صداها، وتحمل في مجملها ثغرات وتصورات غير وافية من حيث المنهج والتقبل من قبل النقاد والباحثين بأي صورة، فالنقد الأدبي هو كل متكامل يلم بكل جوانب النص الأدبي من مؤلف وقارئ وواقع، وأي ابعاد لأحد هذه العناصر فإنه يورث النقص والاخـتلال في العمـل، فيفتقـر إلى الموضـوعية والشـمول والاستقصـاء العلمـي الدقيق ، وهذا يضع أمامنا مقدار الأهمية التي يقتضيها اسم المؤلف فلا يمكن إغفاله أو تجاوزه؛ كونه من العتبات المهمة المصاحبة للوحة الغلاف، ومما يرتقي بهـذه الأهميـة هـو مكـان ظهـوره، إذ يشـكل التوزيـع الجغـرافي للكلمـات بعـدا استراتيجيا من أبعـاد الغـلاف، فاختيـار الموقـع المناسـب لأسـم الشـاعر يعطـي أبعـادا تنسـيقية وجماليـة، فعلـى الأغلـب نجـد تموضـع أسـم المؤلـف في صـفحة الغـلاف، أو العنـوان، أو أي صـفحة مناسـبة أخـرى، كبيانـات النشــر والصـحف والملاحق الأدبية ،ويأتي في أعلى الغلاف ليدل على التملك والإشهار للكاتب وفي الغالب يأتي بخط واضح وغليظ فضلا عن زمان ظهوره وهو مع صدور أول طبعة للكتاب، وعلى وفق ذلك فإن ظرفى تواجد هذه الأيقونة يتطلب وروده وفق كيفيات محددة، تنتهج من قبل الكاتب ذاته، سواء أكان روائيا، أو قاصا أو أي كاتبا آخر كما يمكن لاسم الكاتب أن يتخذ عدة أشكال، وذلك يعود إلى رغبة الكاتب واختياره، فهناك من يضع اسمه الحقيقي وهناك من يفضل وضع اسم فني، أو اسم شهرة

وذلك يكون اسما مستعارا أما إذا لم يدل على أي اسم فنحن أمام حالة الاسم المجهول،ونلحظ ذلك في المخطط السيميائي الآتي :-



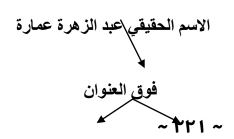
وعلى وفق ما تقدم نلحظ إن الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) يستخدم اسمه الحقيقي في سائر مؤلفاته، ولم يستخدم أي اسم فني آخر، ويمكننا أن نحدد تمظهرات هذه الأيقونة وفق تمظهراتها الزمانية والمكانية، فأما من ناحية مكان الظهور فيوجد بين أيدينا أحد عشر كتابا للقاص والروائي الأستاذ عبد الزهرة عمارة ، وقد كتب اسم المؤلف على لوحات أغلفتها وهي وضع اسم القاص والروائي (

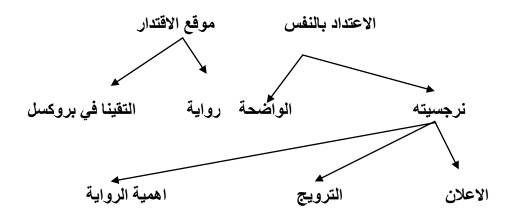
عبد الزهرة عمارة ) فوق العنوان، وهذا كان في جميع سردياته / مؤلفاته والتي يمكن توضيحها من خلال صور أغلفتها؛ لمعاينة كيفية تموضع اسم المؤلف ووضع الكاتب لأسمه بهذه الكيفية يدل على الاعتداد بالنفس وتبيين مواقع الاقتدار ، وأيضا ليكون ذلك التحديد دليل على اعتداده بنفسه ونرجسيته الواضحة ، ولكون الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) يميل إلى وضع اسمه فوق العنوان أعلى الغلاف، وبشكل بارز كونه يشكل وجها من وجوه الإعلان والترويج، وإشارة إلى أهمية رواية ( والتقينا في بروكسل )، وكذلك ليلفت أنظار القراء بسهولة ممن يستهولون اقتناء روايته خصوصا، و بهذا التخطيط الإحاطي يتفحص المختبر السيميائي كيفية صناعة المعنى وتمثيل الواقع النصي، فلم يكن ذلك ليخلو من دلالة أو جمالية معينة؛ لأن وضع الاسم في أعلى الصفحة يختلف عن وضعه في أسفلها فكلاهما يعطى الانطباع الخاص به، ووجود اسم المؤلف والحالة هذه؛ ليؤكد بالتعاضد مع الدلالة الإيحائية المتقدمة على المقدرة الفذة من قبل الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) في التفنن بصياغة مؤلفاته، وسيطرته على مكامن الإبداعات فيها، فضلا عن كونه مجددا في ما ورد في بعض منها وليس مقلدا، فأما مواطن إبداعاته فيتجسد ذلك ما ورد في روايته (والتقينا في بروكسل) فأنا اشعر إن بطلها (ناصر) هو ذاته السارد ، وكأنما يتحدث عن نفسه وإحساسه وشعوره، فيتمثل إحساس الكاتب بالمقدرة من خلال التحدث عن نفسه بكبرياء فذ من خلال (ناصر الكويتي ) كبرياء يحيط به التراجع والتخلف والانحطاط فنراه يقول: سكن الليل وكان ليل صيف لا قمر فيه هدا قلب ناصر بعد توتر وقرر السفر الى بلجيكا لملاقاة زبيدة وفي مطار بروكسل الدولي كانت زبيدة على أحر من الجمر للقياه وكانت

تراقب ساعة يدها كل دقيقة حتى هبوط الطائرة سارعت إلى صالة الاستقبال رأته واندفعت إليه بقوة التقى الاثنان وعلى شفتيها ابتسامة النصر تصافحا بحرارة ٠(٤٢٤)، يتمخض هذا الكلام عن شخصية حكيمة مناضلة، من أجل القيم والمبادئ، تتفجر من قصدية كلامها إيحاءات دالة على الحب والسيطرة والمواجهة والثقة العمياء بعد الخبرة الطويلة، وهذا الاعتداد يتناسب مع وضع اسم المؤلف أعلى لوحة الغلاف. الذي كون بتمظهره لنا بتلك الكيفية كعلامة سيميوطيقية تكونت من شفرات عديدة التي انتظمت مع غيرها؛ لتكوين النص ، ونلحظ إن هذا الاعتداد والاقتدار يتجسد بدرجة أقوى في مقطع آخر من الرواية فنراه يقول: استدارت زبيدة وعينا ناصر تلاحقها ومشت نحو الباب وأغلقته وغادرت المكان ولكن صورتها البهية لم تغب عن عينى ناصر بوجها المدور الناصع البياض وعينيها الزرقاوين الواسعتين وحاجبيها الممدودتين كالهلال الباهر وشعرها الأصفر الطويل المتهدل على كتفيها باهمال لقد بهرته شدته تسمر مبهوتا تقلص وجهه ملتاعا (٤٢٥) ، حيث الجزم والتسليم بأنه كل مواطن الإيجاب بتأكيد دقيق من خلال شخصية (ناصر / زبيدة )، التي كانت المرآة العاكسة للكاتب، فما دار من إحداث فيها قد وقع فعلا، واغلب المقاطع في الرواية كانت بهذه الصيغة لتدلل على مقدار الشموخ والاعتلاء المستساغ من حيث المبادئ الإنسانية الجمة، التي يتحلى بها البطل/ السارد ، والتي تستحق بأن يدون الروائي (عبد الزهرة عمارة ) اسمه بهذه الفوقية المقبولة، والتي تبتعد عن معنى التعالي والتكبر، بل أفادت عناصر تتعلق بالعائدية والبروز، والتأكيد على استشعار معانى التمكن والإقتدار، فقد حقق الروائي بسرده من خلال هذه الرواية( والتقينا في بروكسل) تجسيد

الرؤية الحقيقية للواقع الاجتماعى العراقي فيما يتعلق بشريحة المنظومة التواصلية المسوؤلة عن الاحداث السياسية في البلد، وما حواه من موظفين ذووي صفات واطئة دنيئة في ظل ظروف قاسية ولهذا نجده قدم لنا هذا الحوار الخطابي الرقيق الذي لا يمت بصلة إلى القسوة والتكبر، ولإجل هذا التعبير والمفهوم احتل اسم المؤلف مكانا عاليا في تضاريس لوحة الغلاف كما لابد من الإلتفات إلى الكيفية اللونية التي تمظهرت بها أيقونة اسم المؤلف، إذ جاء باللون الأسود في روايته( والتقينا في بروكسل )، ومن خلال ذلك تنعكس رؤية الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) وتظهر عبر اللون الأسود الذي كتب به أسمه، والدال دلالة قصدية على الحزن... فيذكر أن اللون الأسود يدل على التشاؤم والنظرة السوداوية لما يحيط به الفرد، ألا أن الإضطراب والحزن لا يدوم طويلا، إذ إن توسط اسم المؤلف في أعلى لوحة الغلاف يوحى بالأمل وبالغد المشرق، وأما من ناحية كونه مجددا فهو إنه اعتمد في بناء مروياته على طريقته الخاصة، وهي طريقة تتلخص بإيراد قصة تكتمل احداثها في قصة أخرى بعنوان آخر كما فعل في روايته ( والتقينا في بروكسل) وتحدث فيها عن فقدانه لزوجته عن طريق الغدر، واكملها بالقصة التالية لها الحديث عن حبيبته ( زبيدة ) العراقية الارملة التي قتل زوجها في العراق وسافرت الى بلجيكا والتقيا هناك فكانت هذه الطريقة بحق الطريقة الجديدة والبكر في أدبنا الحديث والمعاصر ابتكرها الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) ، فنراه يقول : ومضى عام تزوجت زبيدة من ضابط برتبة نقيبمن الحرس الجمهوري وعاشت ايام جميلة وخصوصا بعد ما رزقت طفلا اضاف لها حياة سعيدة وهانئة سمع ناصر بزواج زبيدة اصيب بنكسة كبيرة وضربة قاضية كان يتمنى ان ياتى

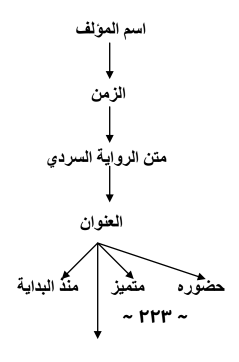
يوما ويتقدم لخطوبتهالكن القد شاء ان تتزوج من غيره دا ناصر يشعر وكان احدا طعنه بخنجر في خاصرته لذا راح يفكر كثيرا بها حتى اخذ منه التفكير جزا من صحته فبدا هزيلا ونحيفا وفي عم ٢٠٠٣ حدث الغزو الامريكى للعراق (٢٦١)، ولبيان هذا الشكل السردي الفريد علينا أن نستقرأ ما جال في المتن فنقرأ ، يسرد لنا الروائي فجيعته بحبيبته ( زبيدة ) الى تزوجت من غيره وصعق هو بالامر وزوجها الذي قتل بسلاح الغدر، وهو بأمس الحاجة إليها في زمن لا يعرف الرحمة، ولا يمت إلى الانسانية بصلة، فيختار (عبد الزهرة عمارة) في هذه الرواية أن يكون صديقا للعميد سلطان عبر ثنائية ذكيه في عقد بوادر المحبة والوفاء بينهما؛ لكونه قد يأس من البشر وضاق ذرعا بهم، ثنائية تتخلص عبر طرفين هما (الراوي والمروي له)، الراوي في هذه الرواية هو (ناصر) والمروي له هو (الكاتب) فنراه يقول : وعاش في دوامة جلس ناصر ذاهلا في الصالون كلام خاله ابو عزام احرجه فكر مليا في سارة زوجة المستقبل بيد ان هناك زوجة اخرى في باله هي زبيدة التي ملكت قلبه وهو على شفا ايام تفصله عن اللقاء لكن سارة فتاة ممتازة بكل معنى الكلمة قمة في الاخلاق رغم جمالها الذي لايقارن مع جمال زبيدة فهى ناعسة وناعمة وتثير الاهتمام (٤٢٧)، اذ يروى لنا ( ناصر) هنا للكاتب عن حقيقة الحيرة التي يعيش فيها الأخير اخترعه الكاتب؛ ليرائي الحقيقة أمام القراء النخبة ويجسمها عن حقبة من الزمن جارت على الشعب وجعلته تحت وطأة المقدس المفروض ، وقد تجسد ذلك من خلال المخطط السيميائي الاتي :

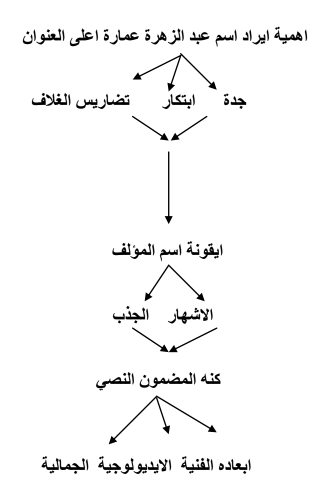




ويستمر الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) في عرض آفات الزمن الذي ينتمي إليه في متن الرواية السردي ، فزمن مثل هذا حرى به أن ينتج كهذه الفجيعة وهذا الظلم والعدوان، وكيف لا وهو كما يقول وسط ركام الغدر والمأساة والجريمة يفقد البطل حبيبته في بداية الرواية في زمن غادر ابطاله زوجته ( اميرة) ، وبلغة هذه الرواية الباعثة على القسوة والنكال من العنوان والمتن يستشف المتلقى انبلاج المكنون في صدر الكاتب بهيأة مقاطع اوحت لمتلقيها بحضيض الزمن الموصول إليه، ولم تكتمل هذه الروية عند هذا الحد من الرواية والتلقى بل نجد إن الكاتب يكملها في جزئها الثاي من الرواية وهي وبهذا التكنيك الفني في السرد بذكائه وجدته برهن لنا بأحقيته في ايراد اسمه أعلى العنوان. فنلحظ مجيئه بخط كبير إذ أراد الروائي من خلال ذلك أن يثبت حضوره، ويحقق سمة البروز بهذه الحركة؛ كي يحقق عنصر لفت الإنتباه للوهلة الأولى، فيلتفت القارئ إلى اسم المؤلف قبل العنوان ، اذ نقرأ في هذه الرواية استكمالا واستمرارا في رواية أحداث الزمن الغادر، ونجد فيها انقلابا للأدوار بين الراوي والمروي له إذ إن الراوي هنا هو الكاتب والمروي له هو ناصر، فبهذا الأسلوب السردي الفريد يتميز كاتبنا، حيث الإنتقال وتبديل

المهام، فبعد أن كان ناصرهو الراوي في بداية الرواية ، أصبح الكاتب هنا هو الراوي فيها ، حيث يبدأ الكاتب برواية احداث الزمن الغابر للغدر، استكمالا وتتمة لرواية الفجيعة، وهذا بحد ذاته ما يجعلنا نؤكد تسويغ احقية كاتبنا بالجدة والإبتكار، وللسبب ذاته تجعلنا نقر باحقية تموضع اسمه أعلى تضاريس الغلاف فبهذا التشكيل الفريد من نوعه أراد الكاتب أن يبين حضوره المتميز منذ البداية ، كانت أيقونة اسم المؤلف قد حققت عناصر الإشهار والجذب من حيث كونها إشارة إلى تخصيص العمل بصاحبه، وهذا بدوره سيلغي كثيرا من الأسئلة الملتبسة والشائكة التي يعثر عليها المتلقي عندما يحاول معرفة كنه المضمون النصي وأبعاده الأخرى الفنية والإيديولوجية والجمالية ومن هنا نلحظ إن اسم المؤلف قد ابتعد من أن يكون مفهوما بسيطا ومجرد اسم علم يحيل على شخص محدد، وإنما كان ذا وظيفة بنيوية تقوم في جانب منها على فرضية إنجاز وظيفة وصفية بالتعاضد على مبدأ الإحالة على مبدأ الوحدة الكتابية، ومن هنا أمكن لاسم المؤلف أن يبرز بوظيفته كنص مواز ، ونلحظ ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي :





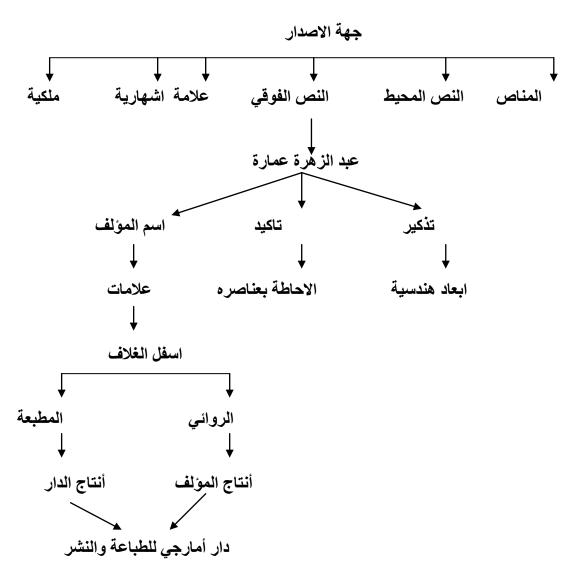
مقترب ثالث جهة الاصدار: لهذه العتبة أهمية تتلخص في اثبات هوية العمل الأدبي ورواجه، فكل عمل أدبي سواء أكان قصة ام رواية او أي كتاب ادبي او نقدي آخر لابد له من جهة تصدره تكون في صفحة الغلاف الأمامي لكن بمساحة ضيقة ولون وحجم غير بارز أو تكتب في صفحة الغلاف الخلفي ، فقد اعتاد القارئ في تصفحه لأي كتاب أو مؤلَّف أن يجد هذه الأيقونة تحتل استراتيجية على ظهر الغلاف في إحدى زواياه أو وسطه، وتثبيتها والحالة هذه لا يخلو من قصدية أو دلالة فربما تكون هذه الجهة تجارية مشهورة من حيث دقة الإخراج والطباعة أو من حيث العلمية للمطبوعات التي تصدر من هذه الجهة، أو إنها تكون دلالة اعلامية لصالح الجهة الناشرة إذا كان الكتاب الذي تصدره يرجع إلى شخصية مشهورة في الإخراج والتأليف و تقع هذه الأيقونة ضمن المنطقة التي تعرف بالمناص النشري للإفتتاحي، الذي بدوره ينقسم إلى قسمين النص المحيط، والنص الفوقي، الذي يضم عدة

عناصر أخرى. وهذه العتبة هي العتبة الثانية التي تصافح بصر المتلقي، وقد ظهرت عتبة بيانات بظهور صناعة الطباعة وأنظمة تصنيفات المكتبات وما تبعها من قوانين حقوق الملكية الفكرية، فأحيانا تشكل أيقونة جهة الأصدار بما رسم فيها من اشكال مقصدية معينة للاتصال بالمتن، وأحيانا أخرى تكون مجرد علامة إشهارية لا تمت للمتن بصلة.ولدى الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) كانت علامة اشهارية فضلا عن كونها تذكير وتأكيد لاسم المؤاف ، وأعتمد كاتبنا في اصدارروايته من جهة واحدة بمفردها، وكان عددها (١٦) يمكن ترتيبها بحسب كثرة عودة الكاتب إليها في صدور ونشر مؤلفاته ، وهي دار امارجي للطباعة والنشر ، ومطبعة المعارف ، ومطبعة دجلة ، مطبعة ميسان،إذ شكلت جزءا من الفضاء البصري في الغلاف واستحوذت على الجانب الأيمن من اللوحة، ويمكن ملاحظة أيقونة جهة الإصدار هذه من خلال ملاحظة صور الأغلفة ،

١- شكل الايقونة: إذ تشكلت من رسمة جاءت على شكل الايقونة في بداية الغلاف عن لقاء
 رجل وامراة في بستان كبير بلون احمر فاتح وايقونة الغلاف الخارجي بلون ابيض ،

٦ - مكان ظهور الايقونة: تموضع شعار أيقونة جهة (دارامارجي للطباعة والنشر – العراق) في اسفل لوحة الغلاف الذي جاء شعار هذه الايقونة على اسفل لوحة الغلاف، وفيما يبدو أن جميع هذه التحديدات قد حققت العنصر الإشهاري لرواج رواية (والتقينا في بروسكل)، من غير أن تكون على أية علاقة بالمتن النصي، أي إنها هنا مجرد علامة إشهارية وظيفتها تعريف المؤلَّف واخراجه إلى فضاء التأليف والابداع، وبعد المعاينة والإطلاع نلحظ إن هذه الايقونة كانت على شكل تحديد خطي فريد بلونين الابيض، والاحمر ولم يكن لها علامة سيميائية، تموضعت على اسفل لوحة الغلاف في الرواية، نجد إن هذه الاجزاء اصبحت ضرورة ملحة، تقتضيها الرواية / القصة المعاصرة بشتى ابعاده الهندسية، إذ يتسنى للقارئ من خلاله الإحاطه بعناصره السيميائية واجزائه؛ بما يحتويه من علامات وأيقونات بصرية، وفيما يبدو ويتضح إن جميع هذه التحديدات قد حققت العنصر الإشهاري لرواج

الرواية ، وشهرتها في ميادين المعرفة والثقافة، ومما يمكن التنويه عليها إن هذه الشهرة والرواج هي ليست حكرا على الرواية، وإنما يمتد أثرها وبدرجة متفاوتة إلى ازدهار نشاط المؤسسة بحسب كثرة وتوالي اصداراتها التي ستحقق لمعتنقيها الثقة، وتحقق لها مزيدا من الإبداع والتألق ، ونلحظ ذلك من خلال المخطط السيميائي الاتي :

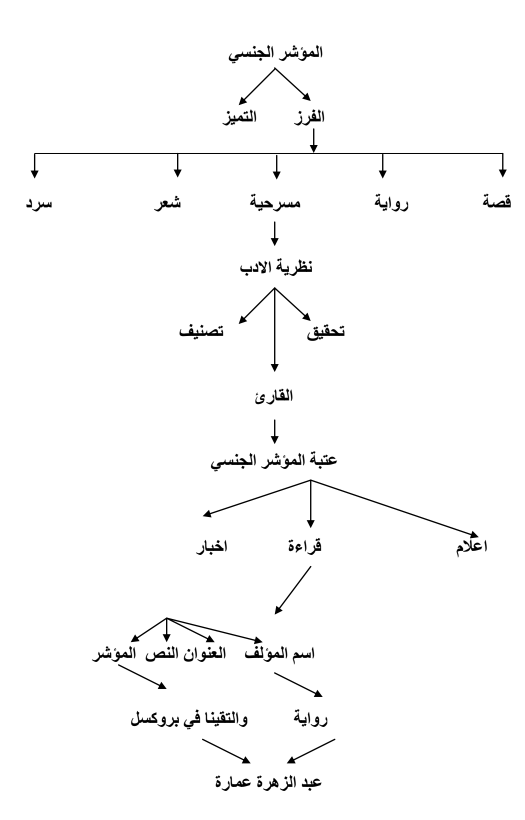


مقترب رابع: المؤشر الجنسي:- لكل عمل أدبي آلية تجنيس خاصة به، تقدم له وظيفة الفرز والتميز عن بقية الأعمال الأدبية الأخرى، كأن يكون قصة أو مسرحية أو رواية ، فتصنف هذه الأيقونة كإحدى التحديدات اللازمة من بين العناصر

المناصية الأخرى للتدليل على ماهية العمل، فهو من التفاصيل المهمة التي يستخدمها الكاتب، فالكتابة متنوعة وأيضا هو عبارة عن توضيح لنوع العمل ، تعد هذه العتبة من أبرز ما تناولته نظرية الأدب، إذ تستطيع أن تحدد الوصف الدقيق في عرض هوية النصوص من حيث السمات والمكونات، ومن حيث التحقيق والتقديم والتصنيف ، وتأخذ هذه العتبة دورا مماثلا بالعنوان إذ يعد ملحقا به على وفق ما يدلي به جينيت، إن اعلام القارئ واخباره هي وظيفة هذه العتبة أي تكون هناك وسيلة ربط بينه وبين القارئ بالذات، وهذا يعطى إنطباعا بعدم الولوج بالقراءة قبل التعرف على جنس العمل، أي إن التجنيس للعمل بمثابة الباب لإستفتاح مغاليق النص، وهو كما يراه جميل حمداوي مبدأ تنظيمياً للخطابات الأدبية، ومعياراً تصنيفياً للنصوص الابداعية، ومؤسسة تنظيرية ثابتة، تسهر على ضبط النص والخطاب، وتحديد مقوماته ومرتكزاته ،يأخذ مكان ظهوره فيشكل أحد تضاريس لوحة الغلاف أو في صفحة العنوان، أو يحتلهما جميعا، وأحيانا يطالعنا في صفحات أخرى كالصفحة التالية لصفحة العنوان، أو صفحة قائمة المنشورات ، وعندما نأتي إلى رواية ( والتقينا في بروكسل ) للروائي ( عبد الزهرة عمارة ) نجد إنه قد وضع آلية تجنيس روايته اذ يذكر الروائي الجنس السردي فيها بعنوان (رواية)، وكان مكانه في صفحة الغلاف وصفحة العنوان معا، أسفل العنوان واسم المؤلف بترتيب (العنوان+اسم المؤلف+المؤشر الجنسي) كما في رواية (والتقينا في بروكسل) وبترتيب آخر (اسم المؤلف+العنوان+المؤشر الجنسي)، كما في رواياته الاخرى ، وأشتغل الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) آلية تجنيسها تحت عنوان (قصص قصيرة) تأكيدا منه على كيفية حجم هذه القصص،

وكان موضعه أيضا في لوحة الغلاف وصفحة العنوان أسفل العنوان واسم المؤلف وبترتيب (العنوان+اسم المؤلف+المؤشر الجنسى)، كما في مجموعاته القصصية وشخص ذلك أكثر ما ابداه الكاتب من نبذة تعريفية في نهاية مجاميعه القصصية حيث استهل بأنها قصص قصيرة، وبترتيب آخر (اسم المؤلف+العنوان+المؤشر الجنسي)، التي استهلها الكاتب وأشتغل الروائي آلية تجنيسها بعنوان (قصص)؛ ليؤكد للقارئ بأنها قصص ليست قصيرة، وإنما حازت على حجم مناسب اقتضاه فضائها الكتابي، وتطلبته خبرة الكاتب وسعة إمكانيته، وكان مكانها في لوحة الغلاف، أسفل العنوان واسم المؤلف في جهة اليمين، وبذلك قد تحقق عنصر الجذب وتبرهن على مدى الاستهواء الذي هو من متوقعات الكاتب القصدية تجاه القارئ ، واشتغل الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) تجنيسها تحت عنوان (مجموعة قصصية)، ومكانها فوق، وبالتحديد فوق حرف السين وبموازاة كلمة الشمس ، واسفلهما اسم المؤلف، جاءت هذه الصيغة؛ لتبرهن على تعدد الشخصيات في القصص، وقد حقق هذه البرهنة في المجموعة القصصية ،مجيئها بهذه الكيفية يوجى بالخروج عن النسق المعروف الخاص بآلية تجنيس المؤلفات؛ لغرض التخلص من التقييد والولوج بعنصر الابتكار والجدة.

-واعتماد الكاتب على طريقة (الراوي والمروي له)، وتبادل ادوارهما في هذا العمل الادبي، مع العلم بان المروي له هو الكاتب نفسه ثم ينتقل بعدها ليكون هو الرواي لهذه القصص والخروج عن المألوف في أعمال الكتاب والادباء، ونلحظ ذلك من خلال المطط السيميائي الاتي:-



# أهم النتائج

١-تحقق الأيقونات الثلاثة مجتمعة أغراض اشهارية، وتحديدات وملكية على
 سبيل وعلى هيأة كيفيات محددة، فتسلح النص بهويته من خلالها، من حيث
 عودته إلى المبدع والجهة التي روجت له، وفرزه من بين أجناس أخرى.

۲- كانت قصدية مفروضة لأجل غايات متعددة من بينها الرواج والجذب،
 فتسنى لهذه العناصر باستراتيجياتها معاني ودلالات التقت بالنمط والوظيفة.

٣- التقت هذه العناصر مع بعضها؛ كونها تتفق فيما بينها في الحيز المشترك التي تفضي إليه، فجميعها قد انتمت إلى كيان واحد ساهم في التعريف كما في اسم المؤلف، والتخصيص كما في المؤشر الجنسي، وعائدية الصدور كما في جهة الإصدار.

3- يكتنف هذه العتبة التنوع والتعدد، فيكسبها الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) تفرعات متعددة تؤطر سرده، حملت عدة دوال وإشارات فاسم المؤلف بتموضعه أعلى العنوان حقق نوعا من الانفرادية والبروز والتميز، أما أسفل العنوان فيبث معاني أخرى تتسم بالتواضع والبساطة، أما جهة الإصدار فلم يكتف الروائي بجهة تصدر أعماله وإنما تعددت الجهات وتنوعت، كما لم يختص بجنس ادبي موحد وإنما اجتمعت في الإبداع في جنسي الروايات والقصص، وهذا ما يجعل هذه العتبة فاعلة في سردياته بما اكتنفها من اجتماع هذه المحددات والدوال.

٥- يحقق الروائي ( عبد الزهرة عمارة) تباينا ملحوظا يتميز به عن غيره، فيما يخص بناء سرده، فوجدناه يعمد إلى آلية تجنيس مختلفة نوعا ما بالنسبة لسائر سردياته، كما نلحظ ذلك في روايته ( والتقينا في بروكسل ) إذ وضع آلية تجنيسها بطريقة جديدة اذ تكتمل أحداثها في قصص أخرى، ، وينفرد عن بقية الكتاب، فيحقق بذلك سمة تجديدية تحقق له الإبداع والتميز في الأدبي الحديث والمعاصر.

### الهوامش:

- (١) ينظر: تخطيط النص الشعري، أ. د. حمد محمود الدوخي: ٦٤.
- (٢) ينظر: عتبات (جيرار من النص إلى المناص)، عبد الحق بلعابد: ٥٧.
  - (٣) ينظر: تخطيط النص الشعري: أ. د. حمد محمود الدوخي: ٦٤.
  - (٤) عتبات (جيرار من النص إلى المناص)، عبد الحق بلعابد: ٨٩.
- (a) عتبات النص في التراث العربي والخطاب النقدي المعاصر، يوسف الإدريسي: ١١٣.
  - (٦) ينظر: عتبات (جير ار من النص إلى المناص)، عبد الحق بلعابد: ٦٣.
    - (۷) ينظر: م. ن: ٦٤.
    - (٨) شعرية النص الموازي، جميل حمداوي: ٣٥.
    - (٩) عتبات (جيرار من النص إلى المناص)، عبد الحق بلعابد: ٢٤-٦٥.
      - (١٠) ينظر: شعرية النص الموازي، جميل حمداوي: ٣٣-٣٤.
    - (١١) العتبات في شعر الرواد، د. سعدون محسن إسماعيل الحديثي: ٦٨.
  - (١٢) ينظر: عتبات (جيرار من النص إلى المناص)، عبد الحق بلعابد: ٦٣- ١٤.
    - (۱۳) ينظر: م. ن: ٦٤.
- (١٤) العتبات النصية في المجموعة القصصية "موج الظنون" لمحمد الصديق بغورة سيميائيا، فاطمة تيقرين و منار بختي، رسالة ماجستير، كلية الآداب واللغات، جامعة أكلي محند أولحاج البويرة-، الجزائر، ٢٠١٧- ٢٠١٨: ٣٣.
  - (١٥) تخطيط النص الشعرى، حمد محمود الدوخي: ٧٠.
  - (١٦) العتبات النصية في ((رواية الأجيال)) العربية، د. سهام السامرائي: ٥٣.
    - (١٨) سيمياء النص العراقي، د. حمد محمود الدوخي: ٣١.
  - (١٩) ينظر: بنية النص السردي من منظور النقد الأدبى، د. حميد الحمداني: ٦٠.
    - (٢١) القارئ والنص، سيزا قاسم: ٢٢.
    - (٢٣) ينظر: تخطيط النص الشعري، حمد محمود الدوخي: ٧٣.
  - (٢٤) شعرية العتبات في رواية (أنثى المدن) لحسين رحيم، م. م. بان صلاح الدين محمد:

- (٣٠) ينظر: العتبات النصية في رواية "٣٦٦" ل: أمير تاج السر، سمية زاني: ٧٠.
- (٣٣) شُعرية العتبات النصية في ديوان "اللعنة والغفران" لعز الدين ميهوبي، أمال بن عامر وحسناء طهراوي: ٢٩.
  - (٣٤) ينظر: العتبات في شعر الرواد، د. سعدون محسن إسماعيل الحديثي: ٦٨- ٦٩.
- (٣٥) التشكيل البصري وحداثة النص الشعري، أوجه الحظور وأبعاد الدلالة في الشعر الجزائري المعاصر، د. خميس شرفي، مجلة علوم اللغة العربية وآدابها، جامعة العربي- التبسي- تبسة- الجزائر، م: ١١، ع: ١، ٢٠٢٠: ٥٣٨.
- (٣٦) ينظر: قراءة في عتبة اسم المؤلف نجيب محفوظ في ليالي أفف ليلة أنموذجا، د. نجاة عرب الشعبة، حوليات جامعة قالمة اللغات والآداب، جامعة باجي مختار عنابة، ع: ١١، ٢٠١٥: ٧٨.
  - (٣٧) ينظر: الخطاب الموازي للقصيدة العربية المعاصرة، نبيل منصر: ٣٨.
- (٣٨) المصاحبات النصية قراءة نقدية في المجموعة الشعرية الأولى (أوراق المساء) للشاعر صباح علاوى السامرائي، د. سهام حسن جواد السامرائي: ١٢١.
- (٣٩) فاعلية العتبات النصية في قراءة النص السردي السيرة الأدبية للربيعي أنموذجا، خليل شكري هياس، مجلة المسار، اتحاد الكتاب التونسيين، ع: ٦٠، ٢٠٢٢: ٢١.
  - (٤٠) عتبات (جير ار من النص إلى المناص)، عبد الحق بلعابد: ٥٠.
- (٤١) التشكيلُ البصري في الشعر العربي الحديث (١٩٥٠-٢٠٠٤م)، د. محمد الصفراني، النادي الأدبي بالرياض والمركز الثقافي العربي، ط١، ٢٠٠٨: ١٤٠.
  - (٤٢) ينظر: تخطيط النص الشعري، حمد محمود الدوخي: ٧٤.
- (٤٣) ينظر: سيميائية العتبات النصية في ديوان "عبق الورد" ل: حمزة الاطرش النموذجا-: هاجر بن حميدة و هاجر طواهرة: ٦٣.
  - (٤٤) ينظر: شعرية النص الموازي: جميل حمداوي: ١١٧.
- (٤٥) عتبة العنوان والغلاف في رواية "إخوة محمد" لميسلون هادي، نبيل شاكر عبد الحسين الكواز، مجلة جامعة بابل للعلوم الإنسانية، المعهد التقني بابل، جامعة الفرات الأوسط التقنية، م: ٢٩، ع: ١٢،
  - (٤٦) ينظر: شعرية النص الموازي. جميل حمداوي: ٤٠.
  - (٤٧) ينظر: عتبات (جيرار من النص إلى المناص)، عبد الحق بلعابد: ٨٩.
    - (٤٨) ينظر: م. ن: ٨٩- ٩٠.
    - (٤٩) شعرية النص الموازي، جميل حمداوي: ٣٨.
  - (٥٠) ينظر: عتبات (جيرار من النص إلى المناص)، عبد الحق بلعابد: ٩٠.

#### المصادر والمراجع:

#### الروايات:

١- والتقينافي بروكسل: عبد الزهرة عمارة ، دار امارجي للطباعة والنشر ، الطبعة الثانية ، ٢٠٢٠٠

#### الكتب:

- ٥- بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي، د. حميد الحمداني، المركز الثقافي العربي للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ط١، ١٩٩١م.
  - ٦- تخطيط النص الشعري، أ. د حمد محمود الدوخي، دار سطور، بغداد، ط١، ٢٠١٧م.
- ٧- التشكيل البصري في الشعر العربي الحديث (١٩٥٠- ٢٠٠٤م)، د. محمد الصفراني، النادي الأدبي بالرياض والمركز الثقافي العربي، ط١، ٢٠٠٨م.
  - ٨- الخطاب الموازي للقصيدة العربية المعاصرة، نبيل منصر، دار قرطبة، الدار البيضاء، ط١، ٢٠٠٧م.
    - ٩- سيمياء النص العراقي، د. حمد محمود الدوخي، دار ومكتبة عدنان، بغداد، ط١، ١٣٠ م.
      - ١٠ شعرية النص الموازي، جميل حمداوي، كتاب ألكتروني، ط٢، ١٩، ٢٠١م.
- 11- عتبات (جيرار من النص إلى المناص)، عبد الحق بلعابد، تقديم: سعيد يقطين، الدار العربية للعلوم ناشرون، الجزائر، ط١، ٢٠٠٨م.
- ١٢- عتبات النص في التراث العربي والخطاب النقدي المعاصر، يوسف الادريسي، الدار العربية للعلوم
   ناشرون، ط١، ١٥٠٥م.
- 17- العتبات النصية في ((رواية الاجيال)) العربية، د. سهام السامرائي، دار غيداء للنشر والتوزيع، سامراء، ط١، ٢٠١٦م.
- ١٤- العتبات في شعر الرواد، د. سعدون محسن اسماعيل الحديثي، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ط١،
   ٢٠٢١م.
  - ١٥- القارئ والنص العلامة والدلالة، سيزا قاسم، المجلس الأعلى للثقافة، ٢٠٠٢م.

### الرسائل الجامعية:

17- سيميائية العتبات النصية في ديوان "عبق الورد" ل: حمزة الأطرش- أنموذجا: هاجر بن حميدة وهاجر طواهرة، رسالة ماجستير، الجزائر، معهد الآداب واللغات، قسم اللغة والأدب العربي،

١٧- شعرية العتبات في ديوان "اللعنة والغفران" لعز الديم ميهوبي، أمال بن عامر وحسناء طهراوي، رسالة ماجستير، جامعة جيلالي بونعامة خميس مليانة، كلية الآداب واللغات، ٢٠١٧- ٢٠١٨م.

11- العتبات النصية في المجموعة القصصية "موج الظنون" لمحمد الصديق بغورة سيميائيا، فاطمة تيقرين ومنار بختي، رسالة ماجستير، الجزائر، جامعة أكلي محند أولحاج- البويرة، كلية الآداب واللغات، ٢٠١٧- ٢٠١٨م.

١٩- العتبات النصية في رواية "٣٦٦" ل: أمير تاج السر، سمية، رسالة ماجستير، الجزائر، جامعة محمد خضير - بسكرة، كلية الآداب واللغات، ٢٠١٥ - ٢٠١٦م.

### البحوث والمجلات الأدبية:

• ٢- التشكيل البصري وحداثة النص الشعري، أوجه الحظور وأبعاد الدلالة في الشعر الجزائري المعاصر، د. خميس شرفي، مجلة علوم اللغة العربية وآدابها، جامعة العربي- التبسي- تبسة، الجزائر، م: ١٠، ع: ١، ٢٠٠م.

٢١- شعرية العتبات في رواية (أنثى المدن) لحسين رحيم، م. م بان صلاح الدين محمد، در اسات موصلية،
 جامعة الموصل، كلية التربية للبنات، ع: ٢١، ١٣، ٢٠١٥م.

٢٢- عتبة العنوان والغلاف في رواية "إخوة محمد" لميسلون هادي، نبيل شاكر عبد الحسين الكواز، مجلة جامعة بابل للعلوم الإنسانية، المعهد التقني بابل، جامعة الفرات الأوسط التقنية، م: ٢٩، ع: ١٢.
 ٣٢- فاعلية العتبات النصية في قراءة النص السردي السيرة الأدبية للربيعي أنموذجا، خليل شكري هياس، مجلة المسار، اتحاد الكتاب التونسيين، ع: ٠٦، ٢٠٢٢م.

٢٤- قراءة في عتبة اسم المؤلف نجيب محفوظ في ليالي ألف ليلة أنموذجا، د. نجاة عرب الشعبة، حوليات جامعة قالمة اللغات والآداب، جامعة باجي مختار - عنابة، ع: ١١، ٢٠١٥م.

٢٥- المصاحبات النصية – قراءة نقدية في المجموعة الشعرية الأولى (أوراق المساء) للشاعر صباح علاوي السامرائي، د. سهام حسن جواد السامرائي، مجلة سر من رأى، جامعة سامراء، م: ٩، ع: ٣٥، ٢٠١٣م.

# ٨- المونتاج السينمائي في رواية ( الخدم في اجازة )

إن العنوان الذي يلتصق به العمل الروائي قد يكون صورة كلية تحدد هويـة الإبداع،وتيمتـه العامـة، وتجمـع شـذراته في بنيـة مقولاتيـة تعتمـد الاستعارة أو الترميز، وهذه الصورة العنوانية قد تكون فضائية يتقاطع فيها المرجع مع المجاز، فمثلا عنوان رواية ( الخدم في إجازة ) عند الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) كمكان، وقيامه بدور المركز في الحركة السينمائية ،وتحديد مصائر من يسكنه جعله يقوم بدور البطولة الفعلية في الرواية ،ويفرض نفسه على عنوانها ،ويبلور رؤية المؤلف لعالمه(٤٢٨)، فنراه يقول :سفانة لؤلؤة القرية كما يحلو للبعض ان يسميها فيها نكهة الجمال الطبيعي الريفى الصارخ طويلة فرعاء عيناها عسليتان ينفذ منها نور عجيب وجنتاها متورتدان شفتاها بريئتان خاليتان من الاصباغ انفها الدقيق يسر الناظرين شعرها الأسود الطويل ينسدل على ظهرها بضفيرتين بشرتها البيضاء المتشربة بالحمرة تزيدها جمالا كل شيء فيها جميل حتى اسمها (٤٢٩)، إن تشغيل الكاميرا في المـتن السـردي يعنـي - قبـل كـل شـيء- اسـتهداف القصد بشكل مرئى ، بغية رفع أحساس المتلقي بالمسرود ، وتتمكن من تنفيذ استهدافها هذا عن طريق سلوكها الذي تقوم به لصناعة اللقطة ، فهي بهذا السلوك أنما تقدم اللقطة على أنها حرف سينمائي متبدل بحسب نغمة التجويد لهذا السلوك ، فالكاميرا هي التي تقوم بتصوير الكل بواسطة تجزئته باللقطة (٤٣٠)، : ان تشغيل الكاميرا في الرواية يعطينا صورة واضحة عن استخدام هذه التقنية الحداثوية من قبل الروائي ( عبد الزهرة عمارة )، وهو ينقل الكاميرا من بداية اللقطة السينمائية التي وصفت المراة الجنوبية سفانة ومن ثم انتقل بكاميرته للحديث عن بطلة

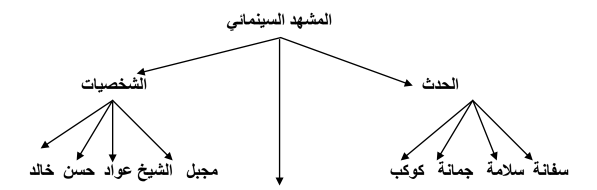
الرواية سفانة التي ينقل لنا مشهد زفافها من حسن البلام ، فنراه يقول : زفت سلامة بائعة اللبن إلى حسن البلام في يوم ربيعي دافئ بعد جذ وتراخي من عمها المتسلط القاسي القلب في حفل بهيج حضره بعض شيوخ القرية كالشيخ عواد رئيس عشيرة الحمران والشيخ جابر رئيس عشيرة زبيدة وكل من ضابط المركز للشرطة وطبيب المركز الصحي وإمام المسجد وسادة وإشراف والعوام من أهالي قرية السعدية (٢٦١)، ونلحظ ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي :

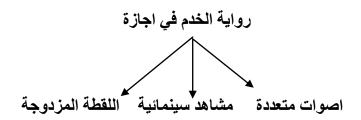


هنا بدأت عين الكاميرا نحو شخصية (مجبل) ،وهي تصور المشهد السينمائي قتل شقيق الشيخ في القرية ،وكيف استطاع الروائي المبدع (عبد الزهرة عمارة) من تحويل الرواية إلى مشاهد سينمائية متقطعة إذ جعل من كل شخصية من الشخصيات الرئيسة تتحدث عن الماضي ،وربطه بالحاضر ،وهذا ما نسميه بالنقد الحديث (الاستباق والاسترجاع) ، فهو جعل الحدث الرئيس مقتل (مجبل) شقيق الشيخ (عواد) رئيس قبيلة زبيدة وبدأت كل شخصية تروي عن لسانها الإحداث الماضية عن طريق الفلاش باك ،(سفانة ، سلامة ، حسن ، خالد ،الشيخ عواد ، فضة ،

جسار ، علی سعید ، ثامر ، کوکب ، جمانة ، حمزة ۰۰۰) ۰

ينقل لنا الروائي ( عبد الزهرة عمارة) اهم حدث في الرواية وهو مقتل (مجبل) شقيق الشيخ عواد ، فنراه يقول : بزغ الصباح على قرية السعدية المطلة على نهر الخير الذي يأخذ مياهه من دجلة العامر شاحبا هزيلا ونشر الضياء على البيوتات الحزينة بعد ليلة عاصفة نزلت على بيت الشيخ جابر رئيس قبيلة زبيدة بعد مقتل اخيه الاصغر مجبل ليلة امس في ظروف غامضة سجل دعوى قضائية في مركز الشرطة حضر ضابط المركز الى مضيف الشيخ جابر لتهدئة الموقف واتخاذ الاجراءات القانونية لمعرفة الجاني (عبد الزهرة عمارة) إدخاله تقنيات حداثوية في روايته ( الخدم في اجازة ) فهي رواية ذات أصوات متعددة بامتياز روايته ( الخدم في اجازة ) فهي رواية ذات أصوات متعددة بامتياز تدخل أللاستمرارية، والتقطيع ،والوزن في الواقع امتدادا مكانيا ، أن نصوغه في السينما كسلسلة ، وذلك عن طريق تجزئته إلى لقطات ومن ترتيب تتابع هذه اللقطات ، ونلحظ ذلك من خلال المخطط السيميائي الاتي :





إن تقديم الرواية وفق قوانين حركة التصوير يضع الرواية وسط مكاشفة سردية تتعامل مع الضروري ، وهذا العمل يعد حتمية تتمثل بحركة الكاميرا في ميلها نحـو الضـروري تتـرك جانبـا كـل مـا هـو زائـد (٤٣٣)، وبهـذا التوصيف تكون الكاميرا وحدة الشعور الفيلمي فهي التي تؤسس الحركة العامة للفيلم وهذه الحركة تتكون من حركة تصوير المنظر ، ومن الحركة داخل المنظر وبذلك تؤدي الحركة إلى تغيير التكوين ، ويؤدي بنا إلى تغيير التكوين الحركي إلى تغيير الانفعال (٤٣٤)، ثم تنتقل عين الكاميرا الى الحدث الابرز الثاني وهو خطف ابنة القاضى ، فنراه يقول : وفجاة حدث زلزال في القرية جاء احد رجال الشيخ ليعلن الخبر أي خبر ابة القاضى خطفت وراح الجميع يتسائلون من الخاطف ؟ ولمن المصلحة في خطفها ولماذا ؟ صدم الشيخ عواد بالخبر نهض خرج من المضيف جمع رجاله القي عليهم رسالته كلام كالسهام خرج من فمه ليعلن امامهم القرار قائلا البنت يجب ان تعـود فـورا ؟ ابحثـوا عنهـا في كـل مكـان التهمـة ستنسـحب علينـا مهمـا كانت التبريرات لا احد يصدق الويل كل الويل اذا وجدت ان احدا منكم له يد في عملية الاختطاف سيكون حسابه عسيرا نفى الجميع ضلوعهم في العملية لكن من يدري بقلب الاخر وتفكير الاخر (٤٣٥)، لقد اشتغل الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) على دعم نصه بهوية سردية بصرية من خلال التعامل مع الكاميرا التى تهدف من وراء ثباتها وحركتها إلى ترجمة قصد محدد، وهو بذلك يعمل على وضع نتاجه ضمن مجال بصري تتراجع فيه اللغة لأجل الصورة ، كما هو الحال في السينما فاللغة في الشريط السينمائي تكون مجرد ظهير للصورة (٤٣٦) ،إذ يتم الاستدلال على قصد المسرود عن طريـق تتبـع سـلوك التصـوير فبتغييـر سـرعة الكـاميرا يمكـن التعجيـل بالحدث والتباطؤ به (٤٣٧)، وكذلك تتوفر للكاميرا ميزات تمكنها من تبني

دور الراوي فهي – فضلا عن عملها أثناء ثابتها – تتمتع في التحكم بتقسيم اللقطات المتحركة بحسب متطلبات وجهة النظر، ومن هذا التحكم تأخذ أهم أوضاعها التى تمكنها من متابعة الروي وهى :-

- ١-الكاميرا تسير محاذية للموضوع ٠
- ٢-الكاميرا تسير إلى الأمام أو إلى الخلف من الموضوع ٠
  - ٣-الكاميرا تستعرض الموضوع أفقيا ٠
- ٤-الكاميرا تستعرض الموضوع من الأعلى إلى الأسفل أو بالعكس ٠ ونلحظ ذلك واضحا من خلال المخطط السيميائي الآتي :-



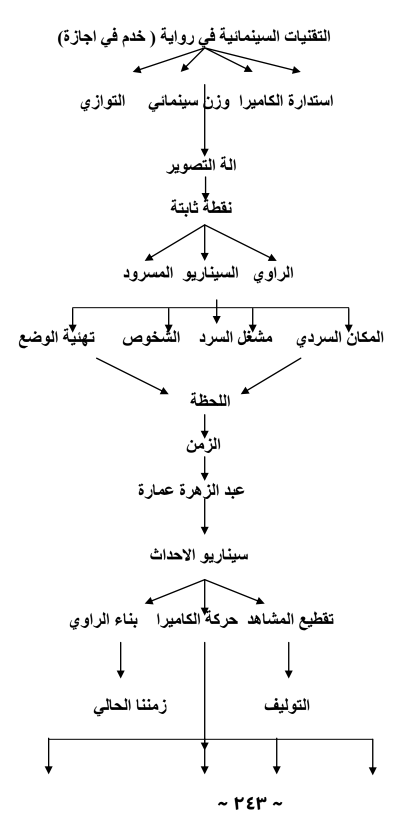
ويمكن استعمال كل حركة على حدة أو الجمع بين حركتين أو أكثر، وكل لقطة تبين مجموعة مختلفة من العناصر التي تكشف عن المعلومات، إن استدارة الكاميرا من نقطة ثابتة من التقنيات السينمائية، وهي بتغلغلها في الرواية المكتوبة تكون قادرة على تشكيل وزن سينمائي لهذه النصوص إلى جانب وزنها الأدبي لذا يحقق لدينا نوع من التوازي بين الفنين، واللقطة الأفقية تشمل حركة آلة التصوير على محورها الأفقي بوضح ثابت، وهنا تقوم آلة التصوير الراوي بمتابعة الحركة بشكل أفقى –

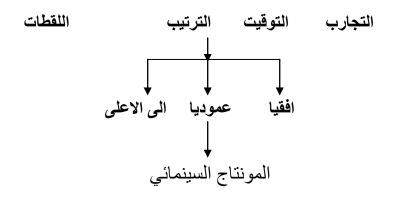
لقد تعـرف الـروائي ( عبـد الزهـرة عمـارة) علـي هـذا الأسـلوب المعاصـر-السيناريو- ووعى فاعليته في تجهيز الرواية باليات من شانها أن تعطي للمسرود نكهة خاصة تتفاعل مع فعل القراءة ،وتفتحه أوسع أمام تحركات التأويـل ، يفـتح الـروائي مشـغل سـرد روايـة ( الخـدم في اجـازة ) بدوريـة سيناريوية تدور حول تهيئة الوضع السردي ، وذلك بموضعة الشخوص ، وتنضيد وحـدات المكـان النصـي(٤٣٨) ، إذ يقـول : وجـيء بسـفانة وناعسـة كسبايا الى بيت الشيخ جابر الذي امر ان يذهبن الى حجرة الخدم مباشرة لحين تدبر الامر وفي حجرة الخدم بدا الغمز واللمز من قبل الخدم يطال سفانة وهي صامتة تسمع ولا تحرك ساكن واخذت احدى الخادمات تسخر منها وتغنى بصوت عذب اغنية الفصلية للمطرب الريفى الشعبي عبادي العماري ( جابوها دفع للدار لا دريم ولاحنه ولا صفكه ولادف النعر بالسلف لا هلوله لاملكه(٤٣٩)، ما يميز رواية ( الخدم في اجازة ) للروائي المبدع ( عبد الزهرة عمارة ) بدأت فيها من النهاية للحديث عن بطلة الرواية ( سفانة) الفتاة الريفية المظلومة والمضطهدة ،حتى وصلت بداية الرواية ،وقـد تحققت تقنية المونتاج السينمائي ، عن طريق عرض سيناريو الأحداث التي جرت ، وتقطيع المشاهد بحسب الشخصيات الرئيسة المذكورة في الرواية

، وحركة الكاميرا أفقيا وعموديا ، وتميزت أيضا بالبناء الروائي النادر في زمننا الحالى ،لم يكتب بهذه الطريقة إلا القليل من الروائيين الكبار أمثال جبرا إبراهيم جبرا ، وغائب طعمه فرمان وغيرهما ، وجاءت بحبكة لا تعرف الرخاوة من حيث تناول الأحداث ، وتمنح هذه الوسيلة السينمائية الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) فرصة التحرر من القيود المكانية، والزمانية في السرد الحكائي التقليدي ، إذ يتمكن السارد من خلالها من التنقل بين الأزمنة ، والأمكنـة بحثـا عـن الأحـداث ،والتفصـيلات الأكثـر أهميـة في الروايـة (١٤٠٠)، فالتوليف عملية انتخاب وتوقيت وترتيب لقطات معينة في تسلسل سينمائي – وهي العامل الخلاق الفاصل بإنتاج أي فلم- وان انتقالها من السينما إلى الخطاب الأدبي لن يؤثر- بالضرورة- في أهمية دورها في الخطاب الجديد(٤٤١)،فالتوليف بهذا المفهوم يمتلك قدرة واسعة على التخييل، وتقديم اللقطات ، المؤثرة فنيا ، لأنه مؤسس على تراكب لقطات تراكبا هدفه أحداث تأثير مباشر ودقيق نتيجة لصدمة صورتين(٢٠٤٠)، تعبـر كـل واحدة منهما عن واقع محدد ، وتكون مهمة المشاهد / القارئ اكتشاف ، وتأويل نوع العلائقية التي يمكن أن تجمع بين هذين الواقعين ، استطاع الروائي العراقي المتميز ( عبد الزهرة عمارة ) تناول هذه التقنية الحداثوية في روايته (الخدم في اجازة )،فنرا يقول : ولم تمض ايام قلائل حتى عاد خالد من سفره وهنأ اخيه بالزواج وهو لا يعرف من هي زوجته وفي المساء استدعى الشيخ سفانة وقدمها لاخيه خالد قائلا – هذه سفانة زوجتي الجديدة من عشيرة الحمران ذهل خالد وذهلت سفانة وكان زلزال نزل عليهما لم يقل خالد للشيخ مبروك بل ادار وجهه وغادر المكان لا بل خرج من الدار ولاحظ نفسه يمشي بـلا وعـي في شـارع القريـة مهمومـا بائسـا ساخطا حانقا وكم تمني ان لا يرجع الى القرية كم تمنى ان لا يرى سفانة في

هذا الموقف الصعب<sup>(٤٤٣)</sup> ،نجد النص الروائي اعتمد على ثالوث التأويل ، من خلال حركة عين الكاميرا من بداية الرواية الحديث عن سفانة / الطفلة / اليتيمة/ الفصلية / الزوجة / الهاربة ، وقد ترك الروائي التأويل على مصراعيه للقارئ / المشاهد ،بمعنى آخر اكتشاف ، وتأويل ( معنى المعنى) المتولد على حاصل الجمع بين اللقطتين من خلال أعمال الذهن ، والتأمل ، وإعادة النظر في المزج الصوري المونتاج بمختلف أنواعه الزمـاني ، والمكـاني ، والتعبيـري ، والاسـترجاع الصـوري ( الفـلاش بـاك) وغيرها من وسائل التوليف ، والمزج الصوري ، فكثيرا ما وجدنا الروائي يلجا إلى هذا النوع من التكنيك السينمائي ولاسيما في روايته ( الخدم في اجازة ) التي تشكل السمة الأسلوبية الأكثر بروزا في نتاجه الروائي ، إذ تمكـن مـن الجمـع بـين صـورتين الأولى يلتقطهـا مـن الاحـداث الجاريـة في الرواية ، والأخرى يلتقطها من الأجواء المتشنجة التي تعيشها شخصيات الرواية ،كما يتجلى ذلك واضحا في استعمال المونتاج المكاني الذي يقوم به على أساس الجمع بين صورتين لمكانين مختلفين في زمن واحد أراد شكلا جديدا لحياتهما فابتدأ بالحب والغرام وإنجاب الذرية،إن مثل هذا النوع من المونتاج الذي يقوم على أسلوب المقابلة ،والمطابقة في تصوير ملامح البيئة العدائية الأليفة ، يخلق دون شك نوعا من أنواع المفارقة الناشئة من التباين الواضح الذي تمت صياغته بقصديه لمخاطبة المشاعر الإنسانية ، واستدعاء حالات التعاطف الوجداني ، ومشاركة الشخصية الروائية معاناتها ، فنراه يقول : عام ١٩٩١ بدات الفوضى تعم البلاد اثر انسحاب الجيش العراقي من الكويت بالقوة من قبل الجيش الامريكي بعد معركة غير متكافئة وبدت مدن جنوب العراق خالية من الشرطة والامن وكثر قطاع الطرق واللصوص واستباحت دوائر الدولة شملت الفوضى

السجون واصبحت خالية من الحراس فاندفع السجناء وكسرو الابواب وهربوا وكان من ضمن الذين فروا هو حمزة بن الشيخ عواد ويدخل حمزة دار اهله خلس به تهلهل الام بعودة ابنها سالما لكن الاب يقي حائرا قلقا(٤٤٤)، ونلحظ ذلك من خلال المخطط السيميائي الاتي :-



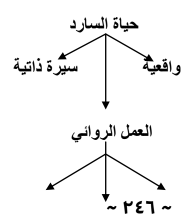


ومن خلال النص الروائي انف الذكر استطاع الروائي نقل معاناة الشخصية ،والاندماج فيها، معتمدا على ذاكرته في سرد الأحداث الماضية عن طريق تقنيـة الفـلاش بـاك ،والاسـترجاع للماضـي عـن طريـق عـين الكـاميرا التـي تتحرك من بداية القصة الرواية مرورا لبقية الاحداث في الرواية لتبين مـدى تفاعـل التقنيـات السـينمائية الحديثـة مـع فـن الروايـة ، والمونتـاج ألزماني في رواية ( الخدم في اجازة) للمبدع المتألق ( عبد الزهرة عمارة ) فيمزج بين لقطات صورية لشيء واحد، ولكن في زمنين مختلفين، ما يكشف عن أبعاد دلالية مختلفة، يتوصل إليها المتلقى عن طريق التأمل، والتأويل الذي تسمح به جوانب النص الروائي ، وغالبا ما يرتبط هذا النمط مـن التوليـف بعـرض تطـور الشخصـية، سـواء في الخطـاب الـواقعي أو الخطاب الغرائبي ، فيرصد المونتاج التغيرات التي طرأت على الشخصية مع تغير الظروف المرتبطة بتغير الفضاء الروائي ، أن الروائي قدم النقد اللاذع والاجتماعي عن طريق المونتاج الزمني بما يحمله من عناصر بصرية ،وذهنية متوزعة بين الماضى القريب، والحاضر يحمل رسالة ذات بعد اجتماعي يمثل إدانة ،واضحة لبعض العادات ، والأعراف الاجتماعية السلبية بما تحمله من تجاوز واضح وانتهاك لحقوق الإنسان ولاسيما المراة العراقيـة الريفيـة المظلومـة، ومـن خـلال اللقطـة الأخيـرة لعـين الكاميرا التي توجهت إلى بطلة الرواية (سفانة) من اللقطة الأولى التي

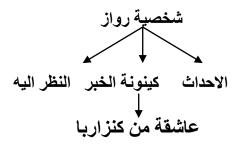
تحدث فيها عن حياة البطلة ، انتهت اللقطة باخر لقطة وهي هروب البطلة من القرية وقررت الزواج بحبيبها (خالد) وهي التفاتة نادرة، ورائعة من الروائي (عبد الزهرة عمارة) في حوارية جميلة بين (سفانة) ، (وخالد) بطل الرواية الذي حاورته بقولها : هربت سفانة من بيت اهلها وعادت الى خالد رغم معارضة ابيها الشديدة استشاط الشيخ عواد غضبا من ابنته سفانة على هذا التصرف في البداية لكنه سرعان ما هدأ لان مكان الزوجة هو بيت زوجها واقتنع بهذا التحليل وسكت ٠٠٠ كان بال سليمة لا يهدا الا باغتيال خالدالرجل المسالم الذي نبذ كل عادات وتقاليد العشيرة البائسة وجاء اليوم الاسود واطلق النار على خالد لكن الرصاصة اخطات هدفها واصابت سفانة في الراس وماتت في الحال وهرب الجناة توقف خالد اجزا من عمل أي شيء واسدل الستار عن فتاة كانت ضحية القوانين الظالمة للعشيرة (معني).

## ٩- شخصية رواز كريدي في رواية ( عاشقة من كنزاربا )

إن النقد المعاصر ينظر إلى الشخصية بوصفها كائنا مصنوعا باللغة من صنع خيال الروائي ، لا وجـود واقعـي لـه خـارج الـنص الأدبي ، لان الأدب لا يوجد شيء خارج اللغة ، وعليه فالشخصية في السرد- كما يرى تودوروف-هي قضية لسانية لا وجود لها خارج الكلمات ، ومهما كانت درجة مطابقتها للواقع ، فهـي لا تعـدو- كمـا يـري بـارت- أن تكـون كائنـا مـن ورق ، وأحيانـا أخرى تكون الشخصية واقعية ،وسيرة ذاتية عن حياة السارد الذي ينقل تفاصيل حياته، ويدخلها في روايته كما في رواية (عاشقة من كنزاربا ) والتي تعـد شخصـية ( رواز) بوصـفها العنصـر السـردي الأكثـر أهميـة في العمل الروائي بكل أشكاله ،وأنماطه عند الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) ، ولاسيما في القص السيكولوجي الذي تستقطب فيه الشخصية الأضواء، والاهتمام كلـه علـى حسـاب العناصـر السـردية الأخـرى ، ذلـك لان العمـل الروائي هو عبارة عن الأعمال التي تقوم بها تلك الشخصية/ (رواز)، وان النص الذي يصور الأحداث من دون فاعلها هو اقرب إلى كينونة الخبر منه إلى كينونة الرواية، وعلى الرغم من أيمان اغلب النقاد بمكانة هذا العنصر في البنـاء السـردي ، إلا أنهـم اختلفـوا حـول ماهيتـه وطريقـة النظـر إليـه، وأهميته ، ونجد ذلك واضحا من خلال المخطط السيميائ الآتى:-



#### اشكاله انماطه اعمال الشخصية



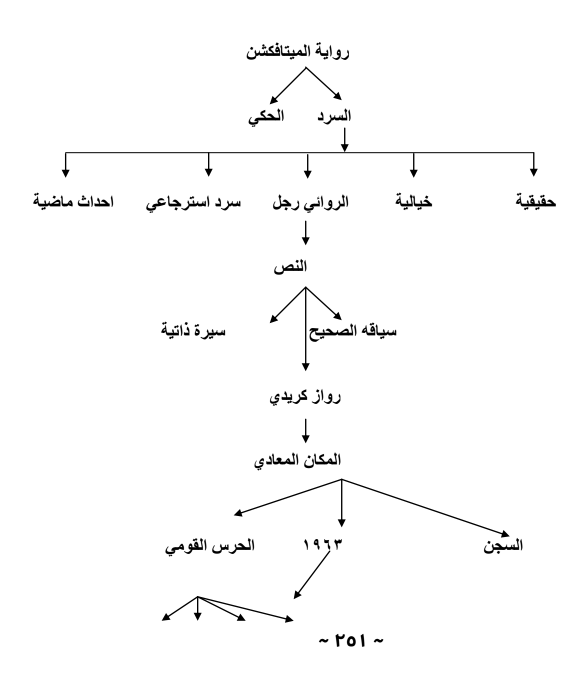
أما النقاد والروائيون الواقعيون فقد أولوا هذا العنصر السردي اهتماما بالغا لافتا للنظر ، إلى حد اعتقدوا معه أن وظيفة عناصر السرد كلها هي إضاءة هذا العنصر/ اعنى الشخصية ،والكشف عنه في العمل السردي ، استطاع الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) تسليط الضوء على ابرز شخصية من شخصياته الرئيسة في روايته (عاشقة من كنزاربا )، وهي شخصية (رواز) التي تبحث عن ذاتها ،وتسير في الروايـة كلهـا ، : وهكـذا عنـدما التقيت عادل ابراهيم لاول مرة كان كل شيء يبتسم لي انني فرحانة بلا حـدود وقلـت في سـري – هـل هـذا هـو الحـب يـا رواز ؟ قمـت وتحركـت خطواتوقفت امام المراة رحت اتامل تقاطيع وجهى باعجابمنقطع شعرت بالراحـة وانـا انظـر الى ملامحـى الفاتنـة كنتـالحظ نظـرات الشـباب بانبهـا واراقب حسد الفتيات باضضطراد فلا اعير لهم ادنى اهتمام ولا ازن لهم وزنا جعلتهم ينزدادون شوقا والما وحرقة وكان الكثيير يتمنون النزواج مني وخصوصا الاقارب لكني كنت اقابلهم بالرفض قائلة – لن اتزوج الا بقناعتي وتقول لى امى بتوسل – نحن اقلية وعقيدتنا لا تسمح بالزواج من غير طائفتنا وارد عليها بحزم – انا لا اؤمن بعقيدتكم ولا باي عقيدة اخرى انا احب الله والماركسية مـذهبي ولينـين قائـدي فـاذا كـان احـد مـن طائفتنـا يحمل هذه الصفات فانا ساتزوجه (٢٤٦)، إن رواية الميتافكشن هي طريقة حداثوية جديدة إذ أن الروائي ( عبد الزهرة عمارة) رجل ابتدع فكرة قراءة

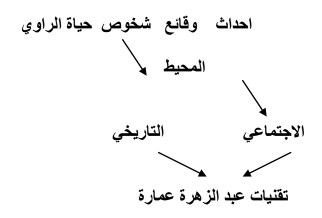
الروايـة مـن قبـل بطلـة الروايـة (رواز كريـدى)، ويكـون الـنص في سـياقه الصحيح ، وتبدو أن هناك بطلة تروى قصتها كسيرة ذاتية ، فنراها تقول : عام ١٩٦٣ سبجن العمارة المركزي ٠٠٠ زنزانة رقم ٩ كان الوقت ساعة الظهيرة عندما قبض على كنت قد حشرت مع طالبات في سن عمري في الزنزانـة الضـيقة حشـرا مـر أسـبوع علـى اعتقـالي مـن قبـل إفـراد الحـرس القومي وقد قذفوني بلا رحمة في هذا السجن البائس بصورة مؤقتة بدلا من سجن بهو البلدية الذي غص بالمعتقلين والمعتقلات فلا يكاد تسع لمزيد من الأجساد الخاوية ، والروايةُ الجديدة ( رواية الميتافكشن ) كما وصفها عدد من الروائيين، هي الفنُّ الذي يُوفَقُ ما بين شغف الإنسان بالحقائق وحنينه الدائم إلى الخيال، ولعل هذا الوصف ينطبق على الفن بصفة عامة وعلى الرواية ، بصفة خاصة، حتى لو ادعى الكُتَّابُ أَنْفُسُهُمْ غيرَ ذلك إلاَّ أنَّ الروايةَ الجديدة تبقى إلى جانب ذلك عملاً أدبياً، أي لا بد للخيال من أن يكون له دور فيه، فالنص الأدبي لا يكتسب صفته الأدبية إلا بالانتقال من الواقع إلى التخْييل وبقدر نجاحه في ذلك يكون نجاح العمل بصفة عامة، وإذا أقررنا بنجاح عملِ أدبيٍّ ما، فإن البحث عن أسباب النجاح هو بحث في قدرة الروائي ( عبد الزهرة عمارة) على رسم الواقع بصورة جمالية تلامس صورتها الأصلية مع مسحة فنيـة للخيـال، وهـو يتحـدث لنـا عـن المكـان ،بلسان الراوية / البطلة ( رواز كريدي ) فنراها تقول :وفي ليلة الأحد طوق بيتنا من قبل إفراد الحرس القومي وتم إلقاء القبض علي مرة أخرى واقتادوني هذه المرة إلى بهو البلدية بدلا من سجن العمارة المركزي ، بهو البلدية غرفة التعذيب كانت عيونى معصوبة بقطعة قماش اسود شعرت بسوط بلهب ظهري الخاوي بضربات متتالية حامية تكورت خلف قضبان الباب الحديدي محطمة الجسد خائرة القوى هنا عمل فني ينهض على

أحداث، ووقائع من حياة صاحبه مهما كان مغمورا، ولذلك يحدث أن تكتبها شابة غير معروفة كما في حالتنا هذه، أو يكتبها كاتب شهير كما في حالات كثيرة لكن هذا الاختلاف بين الرواية الجديدة ، ورواية السيرة الذاتية لا ينفى أن بينهما تشابها بديهيا، مردّه أنهما كلاهما يستندان إلى تذكّر خاص لوقائع وشخوص من حياة الروائي ، وتلك هي المشكلة: أنهما معا يقعان في المنطقـة التـى تفصـل بـين الخيـال والحقيقـة، إن صـلة الإبـداع الأدبي بمُحِيطِهِ الاجتماعي والتاريخي هي من القضايا الفكرية المستعصية على التدقيق، وقد نتجت عنها استعمالات نظرية ومنهجية ذات مفاهيم تنتمي إلى عـدة حقـول معرفيـة: اجتماعيـة ونفسـية وفلسـفية، ولـذلك فـإن مـا تقتضيه تلك الصلة حين يتعلق الأمر بالخطاب الحكائي هو الانتباه إلى حالة من التخييل المركب: ظاهر ومضمر، متحقق ومحتمل، محايد ومباشر، لولاها لظل أي تصوّر للتخييل الحكائي بعيداً عن امتلاك قيم ثقافية نوعية ودالَّـة ،ولعـل مـن أهـم القضايا النقديـة التـى تناولهـا الـروائي (عبـد الزهـرة عمارة ) قضية الظلم والاضطهاد في روايته الجميلة ( عاشقة من كنزاربا ) والتى تميزت كتابته بشعرية عالية ،وشاعرية كبيرة ، فهو يملك أسلوبا جميلا في تقنيات الكتابة الروائية، ولديه القدرة العجيبة في شد المتلقى بتسلسـل الأحـداث ، والشخصـيات ،والفضـاء السـردي الرائـع ، أن عنـوان الرواية تم ذكره في الرواية نفسها عن طريق الساردة نفسها ، ويبدو أن هناك علاقة عميقة لا مفر منها بين مخطط حياة الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) الفرد كحكاية من ناحية، وبين شكل الرواية نوعا أدبيا جديدا يحتوى على تقنية حداثوية ظهرت لدينا في الكتابة الروائية الجديدة من ناحية ثانية لكننا يجب أن نلقي مزيدا من الضوء على هذه العلاقة الإشكالية المتزايـدة في القـص العـراقي المعاصـر ولا سـيما انـه يتحـدث عـن تجربـة

حقيقية للتعسف وإدانة حقيقة للممارسات إلا أخلاقية مع النساء البريئات ، أو متخيليه عن الجرائم المخزية التي تمارس في السجون آنذاك ، والذي يميز الروائي (عبد الزهرة عمارة) كتابة الرواية الحداثوية وهي ما يطلق عليها طريقة كتابة رواية الميتافكشن ؛ أضحت سمة مهيمنة على هذا القـص ،لقـد أصـبح مـن دأب الكتـاب أن يسـتخدموا مـوادا مـن حيـاتهم الشخصية الفعلية، وأن يعلنوا عن ذلك في متن النص الروائي نفسه، ولم يكن من قبيل المصادفة أن أشهر النصوص الروائية في السنوات الأخيرة كانت نصوصا ،سيرا ذاتية، أو شبه سير ذاتية، ومما يجدر ملاحظته هنا أيضا أن هيمنـة الصـيغة للسـير الذاتيـة جـاءت مواكبـة لاتجاهـات طليعيـة وتجريبية في الكتابة، لا في الأدب العربي وحده، بل في كل آداب العالم، لقد جاءت هذه الصيغة وكأنها إعادة اكتشاف للعلاقة الخصبة المربكة بين الـذات والواقع، بـين عـالم الـداخل ،وعـالم الخـارج، كمـا ترتكـز روايـة الميتافكشن على آلية السرد ألاسترجاعي التي تقوم بتفعيل عمل الذاكرة وشحنها بطاقةِ استنهاض حرّة ،وساخنة للعمل في حقل السيرة الذاتية ، فنراها تقول :كنت متأكدة جدا من إنني سأصل إلى مثل هذا اليوم المؤلم منذ أن كانت طفولتي مضطربة وكان يوم ولادتى نذر شؤم على العائلة كما قالت لي أمى كان يومها قد عثر أبوك والتوت قدمه وسقط أخيك سروان من السرير على الأرض وهو لا يتجاوز عمره عامين وكاد يموت ،والرواية الجديدة التى تتضمن تقنية الميتافكشن يتكفّل فيها الراوى برواية أحداث حياته،عن طريـق بطلـة الروايـة إذ تتحـدث عنـه بشـكل مفصـل ويجـرى التركيز فيها على المجال الذي تتميّز فيه شخصيته الحيوية، كأن يكون المجال الفني ،أو الاجتماعي ، ،كلَّما كان ذلك ضرورياً وممكناً، ويسعى في ذلك لانتخاب حلقات معيّنة مركّنة من سيرة هذه الحياة، وحشدها

بأسلوبية خاصّة تضمن له صناعة نص سردي متكامل ذي مضمون مقنع ومثير ومسلِّ، وتحاول راوية الميتافكشن الإفادة من كلّ الآليات السردية لتطوير نصّها، ودعمه ما أمكن بأفضل الشروط الفنيّة، على ألاَّ تخلّ بالطابع العام حتى لا يخرج النص إلى فن سردي آخر، ولا يُشْتَرَطُ على راوية الميتافكشن الاعتماد على الضمير الأوّل المتكلّم، بل قد يتقنّع بضمائر أخرى تخفّف من حدّة الضمير المتكلّم وانحيازه، بشرط أن يعرف المتلقي أخرى تخفّف من حدّة الضمير المتكلّم وانحيازه، بشرط أن يعرف المتلقي ذلك لكي لا تتحوّل إلى سيرة غيريّة، بحيث يظلّ الميثاق التعاقدي بين الكاتب، والمتلقي قائماً ونجد ذلك متجسدا في المخطط السيميائي الآتي :-





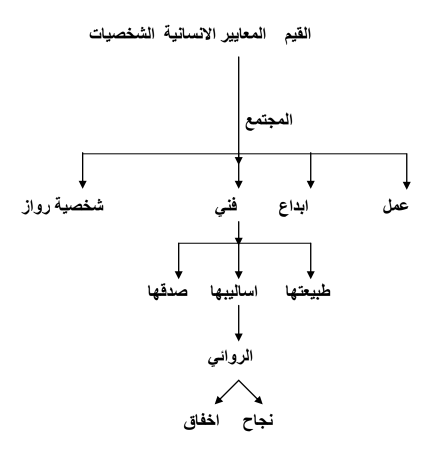
أراد الروائي (عبد الزهرة عمارة ) من روايته أن تكون مرآة للمجتمع العراق المتطور ،والمتحضر، بكل ديانته وأطيافه في العراق ورفع قيمة شخصيته الروائية ( رواز ) التي هي - بحسب تصوره- نسخة طبق الأصل من السارد، أو شبيهة بشخصية السارد العراقي الثائر، والموجودة في الواقع ،إذ جعـل شخصيته الروائية تختزل مميزات الطبقة الاجتماعية الفقيرة ، كما صار اختفاء الشخصية الروائيـة في العمـل الـروائي نظيـرا لاختفاء دور الفـرد في المجتمع العراقي ،: ومرت الايام وسالته – ما هي نهاية اللقاء ؟ واجاب على الفور – طبعا الزواج – الا تعرف اني صابئية ؟ - اعرف لكنك في الاخر انثى وفيها روح الانسانية- اذن انت مسلم ؟! – اجل – دينكم لم يسمح بالزواج من دين اخر اليس كذلك ؟ - صحيح لكن الحب اقوى من كل شيء- كلام روايات – صدقيني – انتم تعتبروننا انجاس لا تصافحوننا لا تاكلون معنا لا لا كثير امور نبتعد فيها عنكم – هناك ناس جهلة ليس كل اصابعك متشابهة مثلا انا صافحتك واخوك سروان اعز اصدقائي وقد اكلت في يوم مضى في بيتكم اذ لا توجد فوارق بيننا الا ما ذكر في القران الكريم (٢٤١٠)، أن شخصية (رواز ) في رواية (عاشقة من كنزاربا ) شخصية حقيقية ،وواقعية ،وهي تعبر عن وجهة نظر الراوي العليم ، فمن خلالها عالج الـروائي (عبـد الزهـرة عمـارة) الكثيـر مـن القضـايا الاجتماعيـة

،والسياسية،والنفسية المهمة ،وجمعت بين الماضي، والحاضر من خلال المكان الأليف العمارة عاش الروائي أجمل لحظاته ، واعتمد على ذاكرته في استرجاع الإحـداث فهـي روايـة تاريخيـة بامتيـاز لأنـه أراد الكتابـة عـن مدينته، وبلده العراق، ما جرت فيه من إحداث تاريخية، فهي رواية ملحمية جامعة فضلا عن إدخاله تقنيات حداثوية ، وتحدث فيها الروائي (عبد الزهرة عمارة ) عن مختلف الأطياف ، والديانات ،فهـي عـراق مصـغر في منطقـة واحدة ،وإذا كانت الرواية لا تقوم إلا على أحداث فان الإحداث لا تجرى دون شخصيات،والشخصية هـى الإنسـان الـذي يسـتخدم رمــزا لشخصـية إنسانية،لغاية من الغايات،وشخصية كل إنسان تتألف من عناصر أساسية هى: بيئته،ومولده،ومظهره العام،وسلوكه،وطعامه،ومنامه، وحبه،وكرهه،وما شابهها، ومن منا لم يعجب،وهو يقرأ رواية (عاشقة من كنزاربا ) على قدر من الجودة،كيف استطاع الروائي (عبد الزهرة عمارة ) أن يبث الروح في شخصياته،ويمنحها خصائصـها المميـزة علـى غفلـة مـن قرائـه،بحيث لا يسـتطيع المـرء أن يحـدد بسـهولة أين،ومتـى منحـت الشخصـية صـفاتها المحددة،ورسختها في الـذهن، فشخصـية (رواز) حقيقيـة ، وهـي صـاحبة مشروع، ومن خلال الحوار بين الشخصيتين (خالد) ، و (رواز) يضيف السارد الروح إلى الشخصية فنراه يقول: كان عادل يصغى الى بامعان وبدهشة وقال مستفهما – ماذا تريدن ان تتوصلي لم افهم شيئا ؟ - اين هو ارتباكم بالله ؟ هل سمعتم منه جوابا ؟ لقاؤكم مع ائمة الهدى الاثنى عشر انتم تسلمون عليهم دائما دون ان تسمعوا منهم جوابا وهذا امام الزمان الذي تعتقد بحياته متى تحثت معه وانست به وهو حجة الله كما يقول فقهاكم بل ان بعضكم يكذب بلقائه ببعض الناس وقاطعني عادل – على مهلك بدات تتهيمني وكاني احد فقهاء الاسلام رغم اني لا اؤمن بالكثير

مما يطرحون (٤٤٨)،إن شخصية ( رواز) هي بمنزلة محور تتجسد المعاني فيه والأفكار التي تحيا بالأشخاص أو تحيا بها الأشخاص وسط مجموعة القيم الإنسانية التي يظهر فيها الوعي الفردي متفاعلا مع الوعي العام في مظهر من مظاهر التفاعل بحسب ما يهدف إليه الروائي ( عبد الزهرة عمارة) في نظرته للقيم،والمعايير الإنسانية،والشخصيات أيضا تجسـد القيم على اختلاف أنواعها في المجتمع،وتدل عليها،وتعمل على تفهمنا لها في إطار الإبداع الفني، وحديثنا عن الشخصية في العمل الروائي يجرنا إلى الحديث عن ثلاثة نشاطات في التحليل الأدبي،النشاط الأول هو أن نحاول أن نفهـــم طبيعتهـــا ،ونفســـيتها،وخفاياها الشخصـــية في العمـــل الروائي،والنشـاط الثـاني أن نحـاول فهـم الأسـاليب الفنيــة التــي يتبعهـا الروائي،والطـرق التــي يســلكها لعــرض الشخصــية وخلقها،وتصــويرها في العمل الروائي لإقناع القارئ بحقيقتها،والنشاط الثالث هو أننا بوصفنا قراء مهتمـون بمـدى صـدق هـذه الشخصـية وبمـدى أيماننـا بـان الـروائي قـدم شخصـية يمكـن أن نقتنـع بها،ونصـدق بوجودها،والنشـاط الأخيـر يعنـى بالضرورة الحكم على الشخصية الروائية من خلال العمل، كوحدة متكاملة،وكيفية نجاح الروائي (عبد الزهرة عمارة ) أو إخفاقه في تصوير شخوصه ضمن إطار العمل الروائي،: ولاحت في ذهني فكرة وبرز امامي رسمي سعيد انه الرجل المنقذ واطلعت ابي على الفكرة لكننا لا نعرف عنوانه وفكرنا سوية وتوصلنا الى نتيجة هي لا بد من مقابلة عادل ليطلعنا على عنوان رسمي سعيد وتلاحقت الايام واستطاع ابي ان يلتقي بعادل بعدجهـد جهيـد في مديريـة امـن العمـارة واخبـره بعنـوان رسـمى سـعيد في بغداد وسافرت مع ابي الى بغداد والتقينا به وقد ابدى استعداده للسفر الى مدينة العمارة بنفسه ومتابعة الموضوعقائلا – اطمئنوا انا مدين لكم

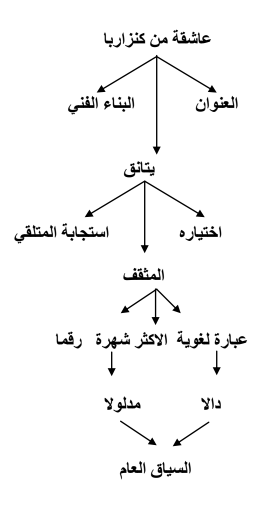
بحياتي لن انسى موقفكم النبيل معي(٤٤٩) ،يتحدث الروائي (عبد الزهرة عمارة) عن توثيقه الشخصى ،لجرائم القتل والاغتصاب في العراق ، هي الصورة الوثائقية التي أخرجها من مكتبة عمره ، ونقلها على الورق إن هذا النوع من الكتابات أقرب أشكال الكتابة التاريخية إلى الواقع لأنها لا تؤمن ولا للحظة واحدة بالكتابة الموضوعية ، وكل من يتحدث عن الموضوعية إنما يسعى لوضع قناع عن ذاتيته في ما يكتب وما يقرر، ليست الموضوعية إلا خداع بصر وذرا للرماد في العيون ، ويجب إن نخرج من هذه الكذبة الكبيرة،إذن كانت شخصية السارد قد تحولت من الموضوعية إلى الذاتية من خلال السرد الذاتي تتجسد من خلال تحول السرد من السرد الموضوعي ، إلى السرد الـذاتي ، وبلغـة أدبيـة رقيقة،ورفيعـة المسـتوي تـدل دلالة واضحة على حسرة الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) على ما أصاب العراق، ومدينة العمارة/ بغداد المظلومة المضطهدة،واهم ما يميز الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) في روايته ( عاشقة من كنزاربا ) اعتمده على تقنية الفلاش باك من خلال استرجاع ذاكرته للإحداث السياسية، والاجتماعية التي عاشها في الستينيات وما بعدها ، وممارسة النقد اللاذع للمحتلين، وأصحاب الدين المزيف ، فضلا عن تشتت الرواية لتعطى صورة واضحة ،وواقعية عن تشتت البلد ، والصراعات الطائفية فيه ، أكد على بعض الشخصيات المحورية الساردة للأحداث لكى تثبت تاريخ العراق، وأخيرا نقول انه تميز أسلوبه بالجدية، فضلا عن ثنائية العتمة، والأمل المشرق والبهجة كانت رواية تاريخية وسيرية رائعة ونجد ذلك واضحا من خلال المخطط السيميائي الآتي : -





لقد تنبه الروائي (عبد الزهرة عمارة) إلى خطورة العنوان في البناء الفني لروايته (عاشقة من كنزاربا) ،فراح يتأنق في صياغته،واختياره استجابة للمتلقي الواعي والمثقف ، حتى أنه استهلك في صياغته،واختياره ضعف الوقت الذي استهلكه في كتابة روايته وذلك لأن عملية اختيار العنوان ليس بالعمل اليسير، تلك التي يكتشف فيها الروائي عنوانا لروايته،لأنه في الحقيقة يكتشف عالمه الروائي ، وعلى نحو عام أن العنوانات الروائية غالبا ما تلخص فكرة العمل الروائي نفسه ،أن العنوان يأتي أما على عبارة لغوية (عاشقة من كنزاربا)،أو رقما (عام ١٩٦٣) ،وربما يأتيان معا، ولابد لنا من الإشارة إلى أن كتاب الرواية يسلكون طريقين في اختيار عنوانات رواياتهم هما: الاستعانة بعنوان فرعي في الرواية لجعلها العنوان الرئيس، وأما أن تكون احدث أكثر تطورا من الجانب الفني،أو أشهرها ،أو أكثرها

ذيوعا،أو أن عنوانها يتسم بعنصر جمالي أو دلالي يؤهله لأن يكون عنوانا للرواية برمتها،والطريق الثاني انصرافهم إلى عنوان آخر ينتزعونه من السياق العام ما فعله الروائي (عبد الزهرة عمارة) عند اختياره عنوان روايته (عاشقة من كنزاربا)، ونلحظ ذلك من خلال المخطط السيميائي الآتي:



## ١٠- سيميولوجية الذات وجمالية الآخر في رواية(دماء في بحيرة الأسماك)

### دراسة نفسية

إِنَّ مفهوم الذات والآخَر ليس جديداً في ثقافة الإنسان ، فقد وُجدَ منذ وجودهِ ؛ بدليل أنَّ الذَّات الأُولى تتمثل في الإله أو الخالق الذي عنهُ وبفضلهِ ظهر الآخر إلى الوجود ، فالذاتُ لا تعرفُ لها طريقاً إلَّا بدلالة الآخر ، كما أنَّ الآخر لايُشار إليه إلا إذا كان مصحوباً بدلالة الذَّات والوعى بها ، فبين الذات والآخر إشكالية لايجوز معها الإلغاء أو التَّجاهل ، كما يتحدَّدُ وجودُ إحداهما وحضورهِ بوجود الآخر والتَّفاعل معهُ ، فالذات إنْ سلبت الآخر وأقصتهُ فإنَّ ذلك يدخلها في باب الذات النافية للآخر أو المتضخَّمة على حسابهِ ، ومن ثمَّ فإنَّ الذات كلمة متشعبة الأصول والمفاهيم تضرب بجذورها في علم النَّفس والاجتماع والفلسفة ، تعرَّض لها كثيرٌ من العلماء ، أمَّا مفهوم الآخر فإنَّهُ ينطبق على الآخر الاستعماري أو الغربي ، و يُطلَق أيضاً على الآخر المؤتلف أو المختلف فكريَّاً أو دينيَّاً ، وأحيانا تحلُّ الذاتُ في الآخَر لتأخذ علاقتِها به علاقة انتماء وتصالُح ، لذا تحاول هذه القراءة أن تستكنه النَّص السردي وتستخرج منهُ ما وجد طريقهُ إلى الذَّات أو الآخر وأن تتعرَّض لهُ بالعرضِ والتّحليل ؛ رغبةً منا في إلقاء الضوء على رواية (دماء في بحيرة ( عبد الزهرة عمارة) ، وإبرازها إلى الوجود ، ومع ما الأسماك ) للروائي في هذه القراءة النقدية الحداثوية من فوائد جمَّة أظهرت اسم الروائي إلى ميدان الدِّراسات الأكاديمية ، ومفهوم الذات في المنظور النَّفسي : يعني قبل كل شيء هي لَمْ يعرف الإنسان الذات قديماً كما عرفها في الوقت الحاضر ، من حيث كونُها مصطلحاً نفسيًّا لهُ دَلالاتهُ ، فلا توجد لغة في العالم

سواء أكانت قديمةً أم حديثةً إلَّا وجنحت إلى استعمال ألفاظ مثل : (أنا، ولي ، ونفسى) الَّتي تُدلِّل على كُنه النفس ؛ لذلك فإنَّ جذور هذا المفهوم وأُسسهِ قديمة جداً ، إذ تؤكِّد المصادر بدايتها قبل الميلاد ، وإنَّ بعض الأفكار التي سادت في العصر الحديث ترجع أصولها إلى هوميروس ، الذي ميَّزَ بين الجسم الإنساني المادي والوظيفة غير الماديَّة ، والتي أطلق عليها فيما بعد بالنَّفس أو الروح (٤٥٠٠).إنَّ الذَّات القادرة على الفهم والإدراك والتَّعلُّم والحدس والتَّفكير واللغة ، هي الذات التلقائية المتحرِّرة من أسر الصراعات ، فهذهِ هي الذات في أنقى صورها ، وهي تُشكِّل الحالةَ التي يمكن التعبير عنها بوصفها إحساساً آمناً ومتكاملاً بالنَّفس ، ويُقابلهُ في حالة فقدان القدرات السابقة حالةُ الإحساس المَشوب بالخوف والتَّبعثُر والتَّمزُّق ، وهذهِ هي الذات أو هو جزء بسيط ممَّا يتيسَّر علينا وصفُهُ منها ؛ ذلك لأنَّ الذَّات موضوع شديد التشعُّب نظرياً ، بالغ العُمق والأهمية وجودياً وفعلياً (١٥١)، وهذا ما يتطلب منَّا بسطَ المحور النفسى والتوسُّع فيهِ.وقد سارَ علماءُ النَّفس في أطروحاتهم الخاصَّة بدراسة هذا المفهوم في إتجاهين هما : الأول إعترض على اِستعمال هذا المفهوم ؛ لأنَّهُ يُرجع الوظائف النفسيَّة غير المفهومة بشكل تامِّ إلى محرِّك مركزي غامض ، ومن أتباع هذا الاتجاه (فونت) ، إذ يرى أنَّ علم النَّفس سوف يتأخر بصفتِهِ علماً باستعمالهِ هذا المفهوم ، أمَّا ( كيلفورد ) فهو يرى أنَّ مفاهيم النَّفس والذَّات يجب أن تحتلَّ مكاناً صغيراً في أيَّة نظريةٍ متطوِّرةٍ عن السُّلوك والشَّخصيَّة<sup>((٢٥٢))</sup> ، أمَّا الاتِّجاه الثاني فهو يؤكِّد مفهومَ الذَّات ، إذ عدَّ عددٌ من الكُتَّابِ الأمريكيين ومنهم ديوي (١٨٥٩ – ١٩٥٢م ) ووليم جيمس (۱۹۶۲ – ۱۹۱۰م ) مفهوم الذات مفهوماً ضرورياً حتى عام (۱۸۹۰م) بعد أن شعروا بأنَّ المفاهيم التحليلية لعلم النفس قد فقدت ما للعمل

الوظيفي من وحدة (٤٥٠٠). وفي القرن التاسع عشر اتَّسعت دائرة النِّقاش حول مفهوم الذات بعد أن أصبحَ علم النفس علماً مُعترَفاً به يدرس السلوك (٤٥٠٤)، ويُعَدُّ وليم جيمس ( ١٨٤٢ – ١٩١٠م ) نقطة إنتقالٍ بين الطُرُق القديمة والحديثة للتفكير في مشكلة الذات ، فقد كتبَ فصلاً مطوَّلاً عن الشعور بالذات في مجلَّديه ( مبادئ علم النفس ) ، وقد فتحَ البابَ واسعاً للعديد من الباحثين الذين أتوا بعدهُ ، فالكثيرُ ممَّا يُكتَبُ اليوم عن الذَّات والأنا مستمَدُّ مباشرةً ممَّا كتبهُ وليم جيمس ، وقد صنَّفَ ممتلكاتِ الذَّات إلى : 1 - الذَّات المادِّية : كلُّ شيء يستطيع الإنسان أن يدَّعي أنَّهُ لهُ – جسدهُ وسماته وقدراته وممتلكاته المادية .

٢- الذَّات الاجتماعية : التي تتضمَّن نظرة الزملاء والآخَرين إلى الفرد .

٣- الذَّات الروحية : القوى أو الاستعدادات النَّفسية العينيَّة ، التي تتكوَّن من ممتلكات الفرد النفسيَّة ، ونزعاتهِ وميولهِ (١٥٠٠).

أمّا فرويد (١٩٣٩م) فقد كان تصوُّره عن الشَّخصيَّة الإنسانية أنَّها تحتوي على ثلاثة جوانب رئيسة هي (الذات الدنيا Id والذات والذات الدنيا السَّوي السَّليم العليا superego) ، إذ تُشكِّل هذه الجوانب عند الإنسان السَّوي السَّليم عقلياً وحدةً واحدةً تعمل مجتمعةً متفاعلةً لغرض إشباع حاجات الفرد الأساسية (١٥٠١) . وأوَّل قِسم من أقسام الجهاز النفسي (الهو): الذي يحوي كلَّ ماهو موروث وما هو موجود عند الولادة ، وما هو ثابتٌ في تركيب البدن ، وهو يحوي الغرائز التي تنبعث من البدن ، كما يحوي العمليات

النفسية المكبوتة التي فصلتها المقاومة عن الأنا، ففي الهو إذن جـزء فطرى وجزء مكتسب ، ويطيع الهو مبدأ اللذةPleasure Principle وهو لا يُراعي المنطق أو الأخلاق أو الواقع (٥٥٠)، أمَّا النظام الثاني من الجهاز النفسي هو ( الأنا ) ، والانا هو الذي يُواجه الناس والمجتمع ويتدبر الأمور ، ويرسم الخُطَط ، وتتحقّق بهِ الأحلام والصُّور الذّهنية ، وهو جزءٌ من الهو يتخارج عنه ويعيش بطاقتهِ ، وإذا كان الهو لا منطقى فالأنا منطقى ومنظّم ، ولأنَّ عمليـات الأنـا ليسـت أصـليةً كعمليـات الهـو فـإنَّ فرويـد يُسـمِيها عمليات ثانويَّة ، ويُميِّز الأنا بين الشيء بصفتِهِ فكرةً وبينه بصفتِهِ عياناً ، امَّا المبدأ الذي يسيطر على عملياته مبدأ الواقع ؛ لأنَّهُ يتعامل مع الواقع(٥٥٨) ، وفضلا عن ذلك هو يُمثِّل الحكمةَ وسلامةَ العقل على خلاف الهو الذي يحوي الانفعالات ، وتقع على سطحهِ العمليات النَّفسية الشِّعورية ، وكل شيء آخر في الأنا فهو لاشعوري(٢٥٩) أمَّا الأنا الأعلى: فهو ذلك الأثر الذي يبقى في النَّفس من مرحلة الطفولة التي يعيش فيها الطفل معتمداً على والديهِ ، وخاضعاً لأوامرهما ونواهيهما ، إذ يقوم عادةً بتقمُّص شخصية الوالـدين ، ومـن يقـوم مَقامهمـا مـن المـربِّين والمدرِّسـين ، وبـذلك تتحـوَّل سلطةُ هؤلاء الأشخاص الخارجية إلى سلطة نفسيَّة داخليَّة في نفس الطفل تأخذ تراقبهُ، وتُصدرُ إليهِ الأوامرِ ، وتقوم بنقدهِ وتُهدِّدهُ بالعقابِ ، ويُطلِق فرويد على هذه القوة النفسيَّة اسم " الأنا الأعلى " أو " الأنا المثالي " ، وهو ما يُعرف عادةً بالضَّمير<sup>(٤٦٠)</sup>، ويُخالِف العالمُ النفساني هاينتس هارتمان رأيَ فرويد ، فهو يركِّز اِهتمامه على الظُّواهر التي تجاهلَها التَّحليل النَّفسي

الفرويـدي ، فلـم يَعُـدْ ينظـر إلى الأنـا والهـو علـى أنَّهمـا متعارضـان بـل متجانسان ومتَّصلان ، ويشمل ذلك الانقسامات التي اِفترضها فرويد بين مبدأ اللذَّة ومبدأ الواقع ، والنَّشاط الحرك والمقيَّد ، والعمليَّات الأوليَّـة والثَّانوية أصبحت تُقدَّم بوصفِها سلسلة متَّصلة ومتجانسة ، إنَّها تشابه الأنا والهو ، إذ أصبحت تُتَصوَّر على أنَّها سلسلة هرميَّة متَّصلة من القوى الموجودة على مستويات الهرم كلِّه ، إذ كان تقسيم فرويد يركِّزُ على الصِّراع بين الأضداد ، وعلى الظُّواهر الجَّديدة التي يُحدِثها هذا الصِّراع<sup>(٢٦١)</sup> أُمَّا يونغ (١٩٦١م ) فهو يرى (الذات) ليست سوى مفهومٍ نفسانيٍّ ، وبنية عليها أن تُعبِّر عن كينونةٍ تبقى مجهولةً لنا ، ونستطيع أن نقول عن الذات إِنَّهَا " اللهُ فينا " إذ يبدو أنَّ حياتنا النفسية تنبثـقُ منها منـذ بـداياتها ، فالمسافة عند يونغ بين الأنا والذات هي عينُها بين السَّماء والأرض ، لا يجوز الخلط بينهما ، فلا يُمكن على سبيل المثال تأليه الإنسان وإنزال الله ، أي أنَّ مـا يقــع وراء منطقنــا الإنســاني يبقــى علــى أيَّــة حــالِ عصــيَّاً عليهِ(٤٦٢)،ويخلصُ علماء النَّفس إلى صعوبة حَصْر مفهوم الذات ؛ لأنَّهُ ضبابي ، إذ لايمكن إدراكهُ بشكل حِسِّيٍّ إلَّا من خلال السُّلوك ، وهدفهُ مساعدة علم النَّفس على التَّفكير في الظواهر التي يدرسها كما يرى(والاس لابين) إذ يعتقـد أنَّـه لـيس هنـاك مـادة محـدَّدة أو عامـل نفسـي ممكـن رؤيتُـهُ أو قياسُهُ بشكلٍ مباشر ، وإنَّما هو مفهوم الذّات الذي يُستدَلُّ عنه عن طريق السُّلوك(٢٦٣)،ورؤيتِهِ إلى الذات على أنَّها محورٌ أساسيٌّ في عمليات التَّفاعل ، إذ تُمثِّل عنـدهُ الـذات الأسـاس الـذي يتحـوَّل بموجبِـهِ الفـرد الى فاعـل

اجتماعي ، له اِرتباط بالآخرين وبالذات يكوِّن الإنسانُ صورةً نفسِهِ وصورةً الآخـرين ، بوصـفِها موضـوعات أساسـيَّة للتَّفاعـل (٤٦٤) ، وقـد قسَّـم ميـد مكونات النَّفس الى جزأين هما : جزءٌ عفوي مندفع أطلق عليه اسم الأنا ، أُمَّـا الجُّـزء الآخـر فهـو اجتمـاعي ضـميري ناشــئٌ عـن القـيم والمعـايير والتّوقعـات الاجتماعيـة ، وقـد سـمَّاهُ بالـذات الاجتماعيَّـة ، إلَّا أنَّـهُ لـم يؤشِّـر حالةً من الصِّراع بين الفرد والمجتمع ، لكنَّهُ أوضحَ أنَّ الأنا لا يخضع دائماً لسيطرة الـذات الاجتماعيـة أو ضبطها ؛ ذلـك أنَّ الانسـان يختـرق القواعـد الاجتماعيـة أحيانـاً ، ويسـلك سـلوكاً قـد لا يتوقعـهُ الآخـر منـه أو يبـادر الى التفكيـر بـهِ(١٥٠)إنَّ الأنـا في المنظـور الاجتمـاعي تُعَـدُّ نتاجـاً لعمليـة التَّفاعـل الاجتماعي ، فنظرياتُ الأنا والـذات تتركَّـز علـي إدراك الفـرد لكيفيـة رؤيـة الآخرين لهُ ، ومقارنة نفسهِ بالأنماط الاجتماعيَّة الموجودة من حولهِ(٢٦٦)، ووفقاً لنظريَّة إدلـر في فهم شخصيَّة الفرد فإنَّه يمكـن فهم الفرد فقط في ضـوء مشـاركته مـع غيـره مـن أعضـاء المجـتم((٢١٧) ، وقـد حـاول عـددٌ مـن العلماء في بداية النِّصف الثاني من القرن العشرين إبراز دور الأنا في علم الاجتماع ، منهم هاري ستاك سوليفان الذي قال بأنَّ الأنا أو الشَّخصيَّة كيـان فـردي خـالص ، لايمكـن ملاحظتُـهُ أو دراسـتُهُ بمعـزل عـن المواقـف المتبادلة مع الآخرين ، ومن ثُمَّ فلا يمكن تخيُّل الشَّخص أو الأنا معزولاً عن المجتمع ، فالعامـل الاجتمـاعي عامـل مهـم في تكـوين الأنـا وبنائـه (٢٦٨) وتُساعد الذات على تحقيق وجودها ضمن علاقة جدلية بين (الذات)، ومَن يُقابِلها هو مَن يُطلَق عليه ( الآخر) عند كثيرِ من المفكِّرين والفلاسفة

في مجال علم النَّفس والاجتماع والفلسفة منهم:( سارتر وفوكو ولاكان ودريدا) ، سواء أكان بهذا المعنى أم معاني قريبة منهُ <sup>(٤٦٩)</sup> ، وقد دخل هذا المفهوم في الدراسات العربية ولاسيما الثّقافيَّة منها بقوةٍ (٢٠٠٠) فالآخر هو : الكائن المختلف عن الذات ، وهو مفهومٌ نسبيٌّ ومتحرك ؛ ذلك أنَّ الآخر لايتحدَّد إلَّا بالقياس إلى نقطة مركزيَّة هي الـذات ، وهـذه النقطـة المركزيـة ليست ثابتةً بصورةٍ مطلقة ، فقد يتحدَّد الآخَر بالقياس إليَّ كفردٍ ، أو إلى جماعةِ معينةِ قد تكون داخليَّة كالنساء بالقياس إلى الرجال ، والفقراء بالقياس إلى الأغنياء ، أو خارجيَّة بالقياس إلى المجتمع بصورة أعم(٤٧١) إنَّ الحديث عن الآخر في المحور الاجتماعي يتطلَّبُ وصفاً لطبيعة العلاقات الاجتماعية بين الجماعات الإنسانية ؛ لان الآخَر لا يتحقّق وجودُهُ إلَّا بوجود التَّمايز والاختلاف بين الجماعات الإنسانيَّة بالآراء ووجهات النَّظر، وبتبايُن حيـاة كـلِّ منهـا ولاسـيما في مسـألة أنَّ اِنتمـاء الفـرد إلى الجماعـة شـرط أساسـيٌ لوجـودهِ ؛ لهـذا لـيس بالضـروري أن يكـون هـذا الآخَـر هـو البعيـد جغرافيّاً أو صاحب العداء التاريخي أو المنافس الدَّائم ، إذ يمكن للذات أن تنقسم على نفسها ويحارب بعضُها بعضًا (٤٧٢)، فوجود الذات يستدعى دائماً وجود الآخَر ، وهذا ما يؤكَّدُهُ علماء النَّفس إلَّا أنَّهم يُشيرون إلى جدلية هذا المفهوم ، فحضور الآخر ليس شيئاً عارضاً ، و هو في الوقت نفسه ليس شيئاً ثابتاً بل تتغير خصائصهُ بتغيُّر الظُّروف والمواقع ، فكما يكون الآخر فرداً يكون في أحيان أُخَر جماعة ، وكما يكون معروفاً للذات وقريباً منها ، فإنَّه يكون في أحيان أخَر في أماكن بعيدة ، وفي أزمنةٍ مختلفةٍ (٤٧٣ ويجمع

الذات بالآخَر علاقة جدليَّة لا ينبغي تجاهلُها أو السُّكوت عنها ، فعلاقة كل منهما بالآخَر هي ثنائيَّة قائمة في طبيعة الحياة ؛ إذ يُعَدُّ كلُّ شرطٍ منها شرطاً لوجود الآخر والاعتراف به ، فالثَّنائيات الموجودة في الطبيعة والكون ، ( الثَّابِت مثل ظواهر الطَّبيعة(البرد والحرّ والنُّور والظُّلمة)وجدلها والمتحـوِّل والنِّسـبي ) ، ومثـل مفـاهيم وقـيم المجتمعـات ( الخيـر والشَّـر والصِّدق والكذب ) هي بصورة ما تُشبه علاقة الذات بالآخر ، وجدليَّةُ الذات بالآخر تعنى في الحالات كلِّها أنَّه يستحيل وجود الواحد منها من غير وجود الآخر، أو معرفة أحدهما من غير معرفة الآخر، فهما ذاتان منفصلتان ومتَّصلتان في آنِ واحد (٤٧٤) إذن لا آخرَ من غير ذات وبالعكس ، ويقول بعض فلاسفة علم الاجتماع إنَّ رفض الآخر يتَّأتيَّ من الجهل به بالدَّرجة الأولى(٥٧٥)، وهذا التلازم على المستوى المفاهيمي بين الذات والآخر ينمُّ عن طبيعة الآلية التي يتشكَّل منها كل منهما ، فصورتُنا عن ذاتنا لا تتكوَّن بمعزل عن صورة الآخَر لدينا ، وهذا ما أبرزته أعمال العلماء النفسيين والاجتماعيين الذين اِهتمُّوا بقضايا الذات والآخر ، وكانت أعمال وليام جيمس الأُولى في هــذا المجــال ، إذ أسَّســت في نهايــة القــرن التاســع عشــر أوَّل نظــرة سايكولوجيَّة للـذات(٢٧٦)، إذ يقـول جـيمس : إنَّ للإنسـان مـن الـذوات بقـدر الـذين يعرفونه مـن النـاس ، فلـهُ ذات معينـة لزوجتـه وذات أخـرى لأولادهِ ، وذات أخرى لزميلهِ في العمل ، وذات رابعة لربَّهِ (٤٧٧) ، ثمَّ طوَّر جيمس مارك بالدوين بعد ذلك رؤيةً تفاعليةً إهتم فيها بعلاقة الذات بالآخر ، فقد شدَّدَ على أنَّ الأنا أو الذات والآخر مولودان معاً ، وذهبَ كولي إلى أنَّ الذات هي

مركـز شخصـيتنا ، وأنَّهـا لا تنمـو أو تُفصِـح عـن قـدراتِها إلَّا مـن خـلال البيئـة الاجتماعية ، وأنَّ الشُّعور بالأنا لدينا لا يبرز دون أن يكونَ مصحوباً بذوات الآخرين(٤٧٨)، نتعـرَّف أُوَّلاً إلى ماهيَّـةَ ذات الـروائي (عبـد الزهـرة عمـارة ) وماذا يُقصَدُ بها ، فذات الروائي هي حقيقتُهُ ، هويتهُ الشخصية ، ما بهِ يكوِّنُ الروائي ذاتَهُ أي أديب بعينهِ ، بمعنى آخر مقومات وجودِهِ الواقعي أو الموضوعي ، بوصفِهِ إنساناً متميزاً أو بوصفِهِ كائناً اجتماعياً تنهض فيه إمكانية التفرُّد ، فهو من جهة يحيا عضواً في جماعة إنسانية ينتمي إليها ، ويدخل في سلسلة من التنظيمات التي أوجدتها ضروراتُ الاجتماع البشري في مرحلةٍ معينةٍ من مراحل التطوُّر الاجتماعي(٤٧٩)أمَّا المبدعُ فهو الشخص الــذي يمتلــك القــدرةَ علــي إدراك الــروابط المفقــودة بــين الاشــياء ، واِستكشاف العلاقات ومن ثَمَّ تفكيكها وإعادة صياغتها بروابط جديدة لها العلاقة بنفسيتهِ ، وطريقتهِ التي يتميز بها في تناول الأُمور ، بحيث تبدو للآخرين وكأنَّها تُرى لأوَّل مرةٍ (٤٨٠٠)، ومحاولة إعادة صياغة الوجود هذه لا تتـأتَّ مـن فـراغ بـل تحـدث نتيجـة مـا يحـدثُ في دخيلتِـهِ مـن تـوتَّر نفسي(٤٨١).وتتفاعل الخبرات المكتسبة لدى المبدع في بوتقة خاصة ينماز بها عن الآخرين ، وهي بوتقة المبدع والاستعداد الفطري ، وذلك يعني أنَّ المصدر الإبداعي لا يكمن بعيداً عن ذات الإنسان ، فهو يسكن في أعماق شخصيَّة المُبدع ، ودليل ذلك أنَّ الأفكار والأشياء والعلاقات التي تتخلَّل نسـيجَ العمـل الفنـي مسـتقاةٌ مـن واقـع الفنـان ، وإنْ اِمتزجـت بتصـوراته وتداعيات أفكارهِ اتجاهها (٤٨٢ ولمَّا كان الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) يمتلك

القدرة على الإبداع ، وإعادة تشكيل الأشياء والعلاقات بشكل مميز ، فإنَّهُ يحتاج إلى بواعث تفجر هذه العملية لديه وتساعد على توضيح دلالاتها ، منها نفسيته وشخصيته المميزة ، وبيئتهِ التي عاشَ فيها وأولى بواعث الإبداع هذهِ ، شخصيتُهُ وظروفَ حياتِهِ ، بما يمتلكهُ من ثقافةٍ واسعةٍ ، واطِّلاع على كلِّ جديدٍ يصدر في المكتبة العربية وصُحُفها ومجلاتها ، وكان نشاطه الأدبى غالباً ما تثيرهُ الاحداث السياسية والاجتماعية في العراق وهو يـؤرخ هـذه الأحـداث في رواياتـه القيمـة ومجاميعـه القصصـية الرائعـة فهـو يصور بدقة كل صغيرة وكبيرة ، وفي روايته (دماء في بحيرة الأسماك) يصور لنا الروائي أحداث المعركة في وصف سردي دقيق ،ونفسي عميق ، فنراه يقول: مدينة بنجوين نائمة انتصف الليل وخيم السكون وانقطع الحديث وقف وميض المدافع من بعيد أنقطع دوي الراجمات عما قليل بدا الجو هادئا لا يعكره صوت رصاص ولا ميض مدافع كانت السماء صافية القمر يرسل ضياؤه بهدوء على سفح الجبل كنت واقفا في موضع على التل بكامل ملابسي العسكرية أضع إصبعي على الزناد (٤٨٣)، ومن يترصَّد خُطى الروائي ( عبد الزهرة عمارة) ، يجدهُ يوسم سرده بنكهة الشعرية ، وتترافق في سرده العبارة ولينها معاً حتى ليصبح المتلقى حائراً إزاء هذه المزاوجـة العجيبـة التـي تُعيـد الأذهـان إلى الـروائيين الكبـار، إنَّـهُ الأديـب الذي أحاطنا بأجواء المعركة والحروب المدمرة ، ويُصنَّفُ الروائي على أنَّهُ مــن جيــل الســتينيات أو مــن جيــل الوســط الأدبي بــين الســتينيّات ،والسبعينيات ، وقد اعتمدت نصوص هذا الجيل على الإبداع السردي ،

أمًّا المناهج والمدارس فهي ممرات تُفضي إلى الطريق الإبداعي ، وليست بديلةً عنهُ ، وبهذا اِبتعدَ همُّهُ الفنِّي عن صراع الأدباء فقد شهدت هذهِ الحقبة أوج الصِّراع بين المدارس والتَّيارات الأدبية تأسَّست على أثرها مجموعةً من المميزات أو الخصائص الفنية (٤٨٤) ، كما تخلص أدباء هذا الجيل من عقدة العسف ، فتعايشت في ضمائرهم ثقافات السَّلف والخلف ، ومعطيات البيئة الجغرافية والبشرية ، فتمثَّلوا كلَّ ذلك ليصوغوهُ صوراً فنيـةً حـارَّة الألـوان ، حـادَّةَ الخطـوط ، باذخـةَ المبـاهج(٤٨٥) وتفتُّحـت الـذَّات الواعية علماً وأدباً على حاضنةٍ أكبر للأدباء ، ان الروائي ( عبد الزهرة عمارة ينحدر من بيئةٍ تميزت بغلبة الطابع الدِّيني المحافظ ،وهي مدينته العمارة فضلاً عن العامل الدِّيني والأدبي والعلمي الذي تميزت به مدينته ، وهذه عوامل مكتسبة أرفدتها الذات بقدرة فنية وموهبة فطرية ساعدت على تنامى ثقافة الروائي وترجمتها في النَّص ؛ فالنَّص الجيِّد يُقاس بمدى ثقافة مرسِلهِ أو كاتبهِ وتفاعُلِه مع المعطيات الثقافية والحضارية التي أسهمت في بنائه : سال الدمع على خدي بدون ان ادري رفعت أصابعي ومسحت الدمع فلمسته ساخنا عنها عرفت كم أنا حزين ! لا زال الجنود يغطون في نوم عميق وبعضهم يخرج صوتا مزعجا اقوي من الشخير طول هذه الفترة لم تغمض لي عين لذا قررت ان اترك التفكير الزائد لكن صورة خطيبتي عسل ماثلة أمامي حينها شعرت بارتياح كبير حركت مقعدي إلى الخلف أسندت ظهري عليه (٤٨٦)، ان الواقع يتعارُض مفرداتِهِ وتعقَّد علاقاته، إذ من الطبيعي ألَّا توجد في هذا الكون ذات " متوحِّدة "، بمعنى أنَّها تُمارس

وجودَها بمعزل عن الآخرين وعن الأشياء ، رُبَّمَا تتخذ تلك الذات موقف " الرفض " من العالَم ، ولكنَّها لا تستطيع أن تتخذ موقف " النفي " منه ، ولا تبرز الذَّات في النَّص الروائي نسـقاً منعـزلاً عـن الآخـر كمـا نلحظهـا في أثنـاء حديث الروائي (عبد الزهرة عمارة ) لنفسِه ،وغنائيتِهِ الدَّاخلية التي يطلق عليها ( المونولوج الـداخلي للسـارد) ؛ إذ لا يُمكن النظر إلى تجلِّي الـذات متجرِّدةً عن الآخر ، فإنَّ من المُحال أن يبرز الآخر في النَّص الروائي بعيداً عـن الـذات ؛ لأنَّ الـذات تُشـكِّل المحـورَ الـرئيس في العلاقـة الثنائيـة بينهـا، وبين الآخر لتتمظهر في النَّص من قريبِ أو بعيدٍ فهي التي شكَّلت هذا الآخَر بل هي التي خلقتهُ في النَّص ، وأقامت علاقتَهُا مع غيره، وأنَّ الوعي الوجداني بالـذات لا يتم بطريقةٍ ذاتيةٍ ، كما لا يتم بناؤها وتطويرها إلَّا من خلال " الآخر " بإدراكه والوعى به ، وتفسير دوره ، والصراع المستمر معه ، سواء أكان ذلك " الآخر " حقيقةً أم خيالاً ، ومهما كان بعيداً أو قريباً، ان الحوار يتجه صعودا أو هبوطا نحو خطابات الشخصيات في إطار ما تطرحه من علاقات اجتماعية، ورؤياوية،وخصائص أسلوبية متنوعة،ومن هنا تصبح لغـة السـرد في الحـوار تتسـم بحركـة الأنـا،والآخر في آن داخـل التشـكيلات الحوارية ،إن الحوار لا يرقى بنفسه ،ولا يضع مؤشرا بنفسه،وإنما من خلال اصطراعه مع صوت الآخر قربا أو بعدا، ونلحظ اللغة السردية هنا في رواية ( دماء في بحيرة الاسماك ) تختلف عن اللغة السردية عند الروائي ( عبد الزهرة عمارة )، فهي هنا بسيطة ، منتبهة ، حالمة أحيانا ،وخالية مما يعتري السرد من ترميز ، وإيحاءات ، ويبدو لي أن الروائي أراد أن يكتب شيئا خارج

السرد التقليدي ، وربما أراد الخروج من كل الأشكال ، والتقنيات التي ألفى الكتابة بها ،وأراد للغته أن تظل عارية تماما لتعكس بكل دقة،وحرفية ،فهو تحدث عن شخصيات متعددة ومنها شخصية (عمار) زميله في الدراسـة ، فنـراه يقـول :كـان عمـار وطنـي حتـي النخـاع اتهـم بالشـيوعية فسجن عام واحد قضى منها ثلاثة اشهر ثم افرج عنه لاسباب لا يعرفها دائما ما كنت استمع اليه وكان نقاش يطول بيننا رغم انني قليل المعرفة مقارنة بما يحمله من ارث فكرى عميق دائما كنت اردد مع نفسي هذه الكلمات – جميل ان اجد صديقا وفيا اقاسمه همومي واحزاني وليس غريبا ان يسال عمار عن حالي فاجيبه على الفور وعلى شفاي ترتسم ابتسامة الرضا – الحمد لله صمت قليلا وعاد مرة اخرى مازحا – اتحب الدنيا يارضا ؟ وبدون تردد قلت – جميع الناس يعشقون الدنيا- لكنها قاسية احيانا ٠٠ هل تـرى ذلـك ؟(٤٨٧)،فالموازنـة بينهمـا تُصـبح بمنزلـة مـرآةٍ قـد تكـون أداةً وسبيلاً للتعارف والتجاوز ، فالآخر طريقٌ إلى الوعى بالذات بقدر ما يُوقِظُ الذات على حقيقتها ، ونحن حينَ ننظر إلى الآخر نرى فيه الجانب المغاير والمختلف ، ولذلك قد ننكفئ إلى ذواتنا فنحتمى بخصوصيتنا ، وتعترينا حالةٌ من النرجسية أو نعود إلى نرجسيتنا الأصلية حينَ تكون العلاقة بالآخر علاقة تحدٍّ ، فالنظر إلى الآخر إنَّما هو اختراقٌ للذات ؛ إذ إنَّ الآخر قد يمثل الجدِّية ، فيبهرنا بغيريتِهِ ، وتجـذبنا حقيقتُهُ ، ويـدفعنا إلى التمـاهي معـه ، ولـذلك فـإنَّ الموازنـة معـه قـد تُفضِـي إلى التجـاوز ومـن ثَـمَّ إلى التعـارف والائتلاف، إنَّ تضخَّمَ الـذات وسـعيها إلى نفـي الآخـر، غـدت مـن السـمات

المترسِّخة في الخطاب الروائي ، ومنه تسرَبت إلى الخطابات الأُخَر ، ومن ثَمَّ أصبحت نموذجاً سلوكيّاً ثقافياً يُعاد إنتاجه ؛ لكونها قيمةً نسقيةً منغرسة في الوجدان الثقافي وهي ما تسبَّبت في إحداث انقسامِ بين الذات ، والآخر في الميدان السردي الذي يؤكِّد على تلازُم الذات بالآخر في إشارةٍ إلى عدم تمكُّن الذات من تقوقَعِها على نفسِها واحتفالها بنرجسيتها وهو ما يماثل رأيَ هيغل الذي يُشير إلى أنَّ الفرد يكتشف " الأنا " الخاصة به ليس عن طريـق الاسـتبطان، بـل عـن طريـق الآخـرين في سـياق عمليـة الاحتكـاك والنشاط منتقِّلاً بذلك من الخاص إلى العام،: - هذه مشيئة الله ما العمل ؟ - لا لا انها مشيئة الشيطان القابع في بغدا خرجنا الى الحرب ليس من تلقاء انفسنا هناك قوة قاهرة اجبرتنا على ذلك رغم عدم قناعتنا بهذه الحرب المضحكة تبادلنا نظرات كئيبة باهتة وغمز احدنا للاخر ولولا صراخ المذياع التابع للباص الذي اندمج مع صراخ الجنود الذي غطى على كلام زميلي عمار لاصبحنا في خبر كان تابع زميلي عمار قائلا بتاوه – الموت يطاردنا في الجبهـة وفي المدينـة قلـت بهـدوء – سـنكتب في سـجل الشـهداء انفرجـت اساريره عن ضحكة صامتة قائلا – من قال شهداء ؟ - العقل والمنطق يقولان – هـل سـمعت مجنـون ليبيـا القـذافي يقـول ( قتلانـا وقـتلاهم في النار)(٤٨٨) إذن ثمَّةً جدل قائم بين الأنا، وذاتها من جهةٍ ، وبينها وبين الآخر من جهةٍ أخرى ، فالأنا تتحدَّد في متكلمٍ بعينه على المستوى اللغوي ، وعلى المستوى السيكولوجي ، تتحدَّد عبر حالات الوعى الذاتي من خلال بوابة اللغة التي هي أوجب الأفاعيل الوجدانية ؛ إذ يتم بوساطتها وعي

الإنسان لذاتهِ ، أمَّا الآخر فقد يتموضع في ذواتٍ أَخَر تكون مرآةً لأناهُ ، وقد يتحقّق هذا الآخر في الذات الوجدانية أو في العالم الواقعي بما يشتمل عليه من كائنات وظواهر على نحوٍ يُبرز التفاعلَ بين الأنا ،وذاتها ،أو الذات وذواتٍ أخَر، أو بينها وبين العالم المحيط بالروائي ( عبد الزهرة عمارة ) ، لقد بدأ الروائي في نصِّهِ يتمظهر في نوع من الحوار، والحوار الأعمق بين ذاتهِ، وذات الآخر ، وهو حوار من شأنِهِ أن يعمل على تشخيص النقائض والمختلفات التي يتألف منها الوجود الإنساني ، فكان نصُّهُ مزيجاً من الداخل والخارج ، الخاص، والعام المرئي، واللامرئي ، الواقعي والسردي ، وأن يُجلَى تمظُهـرات الـذات، والآخـر ، وتمركُـز الآخـر وازديـاد حضـوره في مواضعَ معينـةِ ومنهـا الحـديث عـن الحـرب الامريكيـة في احـتلال العـراق ليعكس اهتمام الذات به وتوافقها معه ؛ إذ إنَّه يصدر عن تجربةٍ حقيقية لها مسوِّغاتُها نحو الآخر ولذلك فهو/ السارد / رضا ، تراه يبسط له جانباً كبيراً من اهتماماته ليجعله يتمركز على حساب الذات ، فنراه يقول :كانت بغـداد تغلـى وتفـور الـدبابات الامريكيـة تـدخل مـن الغـرب والجنـوب والطائرات تقصف وتدمر كل شيء اطفات المصباح الزيتي في الغرفة واستلقيت على السرير بينما لا زالت حول راسى افكار شتى وتمتمت -ماذا حل ببلدنا هذا ؟ يا الهي لماذا نعاقب جماعيا ؟ لماذا ندفع اخطاء الحكام ؟ لكن بالمقابل اليس الظلم قاس وله انياب شرسة تهدم كل القيم الانسانية التغيير لابد منه وضروري الا نستحق ان نعيش بحرية وننعم بحياة كريمة لكن هل يكفي التغيير ان يحدث من قبل الشعب (٤٨٩)، أن

طبيعة الخطاب عند الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) هنا يكون محمَّلاً بالخشية والخوف من الفقدان والصدِّ والتوق إلى الامتلاك ، وأحياناً أُخَر تكون الذات مرآة له يقوم بتشذيبه ، ويستعرض فيه ما يتخلل ذهنه من أفكار ورؤى ، ولذا فإنَّ الذات هنا تحتلُّ نسبةَ المركز قياساً إلى الآخر الذي يكون حضورُهُ مكمِّلاً لصورةَ الذَّات بما يُحقِّق صورةَ التَّلازم بين الذات والآخر ، وبمعنى آخر يكون للآخر حضور نسبى يستدعى وعياً من الذات بدلالة وجودِهِ في المشهد السردي إذ يتدخل هذا الآخر بأشكاله المختلفة في الضّغط على جزءِ من الذات المتداخلة وتوجيه وعيها ، وإن أهم ما يميز الروائي المبدع ( عبد الزهرة عمارة ) قدرته على السرد المرئي عن طريق حوارات جميلة كتبها الـروائي بلغـة شـعرية، وشـاعرية ورسـمها كاللوحـات الفنيـة بريشـته النقدية، وهي مشاهد سينمائية لتصوير الاحداث بصور فوتوغرافية ، فضلا عن قدرته على شد المتلقى من خلال الحوار الداخلي المونولوج ، وقدرته الفائقة على تسلسل الإحداث ،والتشويق الجميل الذي يجعلك تعيش كل لحظات الرواية وكأنها تمثل أمامك ، وأنت تبحث عن النهاية ، ومن خلال تصوير الروائي الجميل للمشاهد،والأحداث ، والحوارات الداخلية ،والخارجية ، فضلا عن ممارسته للنقد ألاذع للاحداث السياسية والاجتماعية التي يمر بها بلدنا العزيز ٠

## <u>اهم النتائج</u>

1- تميز أسلوب القاص والروائي ( عبد الزهرة عمارة ) ، في روايته (كلاب في الظلام ) بأسلوب يحيل اليوم إلى فن اليوميات أكثر من فن السيرة ، فهو يوم ليس ككل الأيام ، أو هو احتدام الأيام في دورة زمان قياسية محددة ، تتصادم فيها أيام الدكتاتورية مع أيام الاحتلال ، وصباحات المنفى مع فجر العودة ، ساعات الإحباط بأوقات الأحلام، وخلاصته قوافل أحداث كابوسيه تمتد من الليل إلى الليل ، لكن ليل بغداد / العمارة ليس ضاجا بالحياة إلى هذا الحد٠

۲- استطاع الروائي (عبد الزهرة عمارة) من التعبير عن الزمن الداخلي
 من خلال ثنائية الحلم – اليقظة ،فهو يعتمد على شخصية البطلة الفاعلة
 في أحداث رواية (فادية)٠

٣- وهذا أسلوب جديد في الكتابة عند القاص المبدع (عبد الزهرة عمارة) في ادخال تقنية المشاهد السينمائية في مجموعته القصصية (الشمس تشرق في عيون النساء)، ويلجاء القاص إلى الطبقات الفقيرة في نصوصه القصصية، لأنه يؤمنالأدب هو صوت الفقراء، وهو المرآة التي تعكس همومهم، وأفراحهم، ومآسيهم، وطموحاتهم أما الأدب الذي لا يروى بصوت الفقراء فهو إما أدب دعائي، أو أدب البرج العاجي، الذي يترفع عن الخوض في مآسى الفقراء ٠

٤- يكتب القاص (عبد الزهرة عمارة) قصصه بصدق،صدق الإحساس
 ،وخفة الحلم،وكأنه يحصي خسارته التي هي خسارتنا،تراه ينصت لنبض

الحياة رغبة بالكتابة،لنزعة إنسانية بداخله،نزعة مفرطة في الصدق، قصصه تعلن رصد تعارضات حادة تشكل الواقع العراقي في مشهديه سينمائية وقصصه تعلن امتدادها الزمني نهاية الثمانينيات،وصولا إلى بداية الألفية الجديدة بوصفها أي قصصه الخيط الدقيق الذي يربط بين الواقع ،والخيال بسين الحياة نفسها ،والحلم وقصصه تجمع للمختلف،وللحالات المتناقضة،وتجسيد لماهية الوجود الإنساني بأصالته،وجدته،وهشاشته قصصه حافلة بالمشاعر الإنسانية بطعم عذب يشبه مرارة الواقع،واقعنا العسراقي،واختلالا تهم عبر لغهة ترصد حياتنا العراقيا بحروبها،وحاراتها،واحتلالها،لغة ترصدبتامل،بإيحاء،بتمرد،بعبث،بجنون،لغة واقفة في المهب من اجل اقتناص لحظة بوح باذخةالدهشة ( السكرتيرة والخريف)

٥- ولعل رواية (غدا سأرحل) للروائي المبدع (عبد الزهرة عمارة) هي أبلغ ردِّ على هذا التساؤل لأنها تُعَدُّ الشَّكْلَ الأكثر توثيقاً للفضاء الزماني، والمكاني، والأكثر ضماناً لعمق هذا الفضاء ،واستمراره على مر الزمان، بل يمكننا القول عموماً إن للرواية قيماً أدبية ،وفكرية تحوّل التاريخ الذاتي إلى أفق للكتابة يتحدى مجال البوح والاعتراف حين يحوّل ممارسة الكتابة ذاتها إلى وعي مكمّل لإدراك العالم المحيط بالروائي خلال مختلف مراحل العمر،

٦- تميزت المجموعة القصصية (قطة في الطريق) بالسهولة ، والبساطة ، والوضوح ، وعندما نعود إلى العنوان يتألف من مقطعين الأول (قطة) الرمز الذي تناوله القاص عبد الزهرة عمارة ، والثاني ( في الطريق) الذي بينه القاص من خلال المقطع الثاني الذي دل على الضياع أيضا في كل زمان ، ومكان ، ويتوسط المقطعين اسم القاص ( عبد الزهرة عمارة ) ٠

٧- ولكون الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) يميل إلى وضع اسمه فوق العنوان أعلى الغلاف، وبشكل بارز كونه يشكل وجها من وجوه الاعلان والترويج، وإشارة إلى اهمية رواية ( والتقينا في بروكسل )، وكذلك ليلفت انظار القراء بسهولة ممن يستهوون اقتناء روايته خصوصا، و بهذا التخطيط الإحاطي يتفحص المختبر السيميائي كيفية صناعة المعنى وتمثيل الواقع النصي، فلم يكن ذلك ليخلو من دلالة أو جمالية معينة؛ لأن وضع الاسم في أعلى الصفحة يختلف عن وضعه في اسفلها فكلاهما يعطي الانطباع الخاص به، ووجود اسم المؤلف والحالة هذه؛ ليؤكد بالتعاضد مع الدلالة الإيحائية المتقدمة على المقدرة الفذة من قبل الروائي ( عبدالزهرة عمارة ) في التفنن بصياغة مؤلفاته، وسيطرته على مكامن الابداعات فيها، فضلا عن كونه مجددا في ما ورد في بعض منها وليس مقلدا، رواية ( والتقينا في بوكسل ) .

٨- ما يميز رواية (الخدم في اجازة) للروائي المبدع (عبد الزهرة عمارة)
 بدأت فيها من النهاية للحديث عن بطلة الرواية (سفانة) الفتاة الريفية
 المظلومة والمضطهدة ،حتى وصلت بداية الرواية ،وقد تحققت تقنية
 المونتاج السينمائي ، عن طريق عرض سيناريو الأحداث التي جرت ، وتقطيع المشاهد بحسب الشخصيات الرئيسة المذكورة في الرواية ، وحركة الكاميرا أفقيا وعموديا ، وتميزت أيضا بالبناء الروائي النادر في زمننا الحالي ،لم يكتب بهذه الطريقة إلا القليل من الروائيين الكبار أمثال جبرا إبراهيم جبرا ، وغائب طعمه فرمان وغيرهما ، وجاءت بحبكة لا تعرف الرخاوة من حيث تناول الأحداث .

٩- واهم ما يميز الروائي ( عبد الزهرة عمارة ) في روايته ( عاشقة من
 كنزاربا ) اعتمده على تقنية الفلاش باك من خلال استرجاع ذاكرته

للإحداث السياسية، والاجتماعية التي عاشها في الستينيات وما بعدها ، وممارسة النقد اللاذع للمحتلين، وأصحاب الدين المزيف ، فضلا عن تشتت البلد ، تشتت الرواية لتعطي صورة واضحة ،وواقعية عن تشتت البلد ، والصراعات الطائفية فيه ، أكد على بعض الشخصيات المحورية الساردة للأحداث ،

10- ونلحظ اللغة السردية هنا في رواية ( دماء في بحيرة الاسماك ) تختلف عن اللغة السردية عند الروائي ( عبد الزهرة عمارة )، فهي هنا بسيطة ، منتبهة ، حالمة أحيانا ،وخالية مما يعتري السرد من ترميز ، وإيحاءات ، ويبدو لي أن الروائي أراد أن يكتب شيئا خارج السرد التقليدي ، وربما أراد الخروج من كل الأشكال ، والتقنيات التي ألفى الكتابة بها ،وأرد للغته أن تظل عارية تماما لتعكس بكل دقة،وحرفية ،

#### الهوامش:

- (۱) المفكرة النقدية : ٩ ؟ ·
  - ، ۲۰ م ، ن ۲۰ م ، ن
- (٣) مفاهيم الشعرية :١١ ٠
- (٤) شعرية السرد في شعر احمد مطر: ٢٠٠٠
  - (°) الشعرية : ٤٤ ·
  - (٦) مفاهيم الشعرية :١٥٠
  - (۷) نظریات معاصرة :۲۱۹ ،
    - (٨) الشعرية :٢٣
    - (٩) قضايا الشعرية :٢٤ .
    - (۱۰) النص والمدار :۱۱
- (١١) سردية الشعر وشعرية السرد:١٢٠
- (١٢) بناء القصيدة في النقد العربي الحديث : ٥٠ .
  - (١٣) الحقيقة الشعرية :٢٩٢٠
  - (۱٤) شعرية تودوروف ١٦: ٠
- (١٥) الأسلوبية في النقد العربي الحديث:٢٦٥٠ .
  - (١٦) شعرية الخطاب الأدبي :٧٢ .
  - (۱۷) مقدمة في علم الجمال :۷۰
  - (۱۸) شعریة السرد في شعر احمد مطر: ۲۱ .
    - (١٩) بنية اللغة الشعرية :٩.
    - (٢٠) في الشعرية العربية :١١١ .
      - (٢١) النص والمدار :٢٢ ،
      - (٢٢) السردية العربية :٩ .
    - (٢٣) اتجاهات الشعرية الحديثة : ٩
    - (۲٤) استراتيجيات القراءة :۲۰۳
      - (٢٥) مفاهيم الشعرية: ١١ .
- (٢٦) استراتجيات القراءة التأصيل والأجراء النقدي: ٢٠٧:
  - (۲۷) الحقيقة الشعرية :۲۸۷ .
    - (۲۸) عيار الشعر :٩ .
      - (۲۹) م.ن: ۲۲ ،
  - (٣٠) منهاج البلغاء وسراج الأدباء : ٩
    - (٣١) أصول الشعرية العربية :٢٩

- (۳۲) م،ن: ۲۹ ،
- (٣٣) منهاج البلغاء وسراج الأدباء : ٩
- (٣٤) في الشعرية العربية قراءة جديدة في نظرية قديمة :٩٠
  - (٣٥) شعرية السرد في شعر احمد مطر: ٢٢ .
    - (٣٦)م،ن: ٣٢ ،
    - (٣٧) قضايا الشعرية :٣٥
    - (٣٨) بنية اللغة الشعرية :١٤٠
      - (٣٩) قضايا الشعرية :١٩
      - (٤٠) نظرية الأدب ٢٥: ٠
        - (٤١) التجريب :١١٧٠
    - (٤٢) تحولات الشعرية العربية : ٤٥
      - (٤٣) بنية اللغة الشعرية : ٠٤٠
        - (٤٤) المرايا المحدبة :١٠٧
- (٥٥) الشعريات والمناهج اللسانية في تحليل الخطاب :٤٤.
  - (٤٦) قضايا الشعرية :٣٥
    - (٤٧) الشعرية :٢٧
  - (٤٨) قضايا الشعرية :٥١ .
  - (٤٩) بنية اللغة الشعرية :١٧٣٠
  - (٥٠) شعرية السرد في شعر احمد مطر: ٢٣٠
- (٥١) الشعريات والمناهج اللسانية في تحليل الخطاب ٤٣:
  - (٥٢) الخطيئة والتكفير :٢٢ .
  - (٥٣) شعرية السرد في شعر احمد مطر :٢٤ .
  - (٤٥) الصورة الشعرية في النقد العربي الحديث :٧٣٠
    - (٥٥) مفاهيم الشعرية : ١٤ .
    - (٥٦) مفهومات في بنية النص :٦١٠ .
      - (٥٧) الحقيقة الشعرية :٢٨٨٠
  - (٥٨) أثر اللسانيات في النقد العربي الحديث : ١٤٠
    - (٥٩) مناهج النقد المعاصر: ٩٦.
      - (٦٠) الخطيئة والتكفير: ٤١ .
    - (٦١) دليل الناقد الأدبي :١٠٧
      - (٦٢) نظرية الأدب :١٦٩٠ .
    - (٦٣) شعرية السرد في شعر احمد مطر :٢٤ .
      - (٦٤) الخطيئة والتكفير :٤٤ .

- (٦٥) دليل الناقد الأدبي :١١٤٠
  - (۲٦) م،ن: ۱۰۰
- (٦٧) شعرية السرد في شعر احمد مطر : ٢٤ .
  - (٦٨) مناهج النقد المعاصر: ٩٨ .
    - (٦٩) الخطيئة والتكفير :٢٤ ٠
- (٧٠) شعرية السرد في شعر احمد مطر: ٢٥٠
- (٧١) الإشارة الجمالية في المثل القرآني :٥١ .
  - (٧٢) دليل الناقد الأدبي : ١١٥٠
  - (٧٣) مدخل إلى جامع النص :٢
    - (٧٤) مفاهيم الشعرية :٣٤ .
- (٧٥) المستويات الجمالية في نمج البلاغة :٣٧٠
  - (٧٦) الشعرية :٢٣
  - (۷۷) مجلة نزوى ، ع ۹ ، ۲۲: ۲۰۰۹ ،
    - (۷۸) م،ن: ۲۳
    - (۷۹) نظرية التلقى :۲٦ .
    - (۸۰) السرد العربي :٥٦ .
      - (۸۱) م.ن: ۷۰،
    - (۸۲) السرد العربي : ۵۸
      - (۸۳) م.ن: ۵۹
        - (۸٤)م،ن: ۲۱
    - (٨٥) عن السرد الجديد :٤ .
    - (٨٦) عن السرد الجديد : ٤ ،
- (۸۷) العنوان في الشعر العراقي الحديث :١٥٠٠
  - (٨٨) ينظر علم اللغة العام :٣٣
- (٨٩) العنوان وسيموطيقيا الاتصال الأدبي : ١٥٠
  - (٩٠) التحليل السيميائي للخطاب :١٥٤
    - (۹۱) م،ن :۱٥٤ ،
    - (٩٢) صورة العنوان في الرواية العربية :٣٠
      - (٩٣) شعرية الرواية :١٠٠٠ .
        - ۷: عتبات النص
      - (٩٥) الرواية والواقع :١٢٠
      - (٩٦) الرواية والواقع:١٣٠
      - (٩٧) البنية والدلالة :٧٠

- (٩٨) لعبة النسيان دراسة تحليلية نقدية :٢٤ ٠
  - (٩٩) عناصر علم العنونة الروائي :٥٢ .
- (١٠٠) النص الموازي للرواية إستراتجية العنوان : ٨٤٠
  - (١٠١) مقالات نقدية في الرواية العربية :٥٠
  - (۱۰۲) رواية فادية : عبد الزهرة عمارة :۱۱
- (١٠٣) مدخل إلى التحليل البنيوي للنصوص ٤٣: ٠
  - (١٠٤) مقالات نقدية في الرواية العربية :٦٠
  - (١٠٥) صورة العنوان في الرواية العربية :٧٠
    - (۱۰٦) رواية فادية : ۸۲
- (١٠٧) قضايا المكان الروائي في الأدب المعاصر :٢٠٠
  - (۱۰۸): م،ن :۲۰ ،
  - (١٠٩) المكان في قصص وليد إخلاصي :٢٥٠
    - (١١٠) الرواية العربية والحداثة ،ج١ : ٢٣٢٠
      - (۱۱۱) م.ن :۳۳۳
- (١١٢) ينظر المكان في قصص وليد إخلاصي :٢٧٠
  - (۱۱۳) رواية فادية: ۱۰۲
  - (١١٤) مقاربات تطبيقية في الأدب المقارن: ٤٢ .
    - (١١٥) رواية فادية : ١٤١ .
    - (۱۱٦) رواية فادية :۱۱۷
      - (۱۱۷) وجوه ۲٤: ۰
      - (۱۱۸) روایة فادیة :۷۱
    - (١١٩) أية حياة هي ؟سيرة البدايات :٤٣
      - (۱۲۰) م، ن۳۲ ،
    - (۱۲۱) داخل الزمان ۰۰ خارج المكان :۲۲
      - (١٢٢) أنا والمكان ٩: ٠
        - (۱۲۳) م، ن:۱۰۰
      - (١٢٤) بناء الزمن في الرواية المعاصرة :٥٠
        - (۱۲۰) م.ن : ۲
        - (۱۲٦) م،ن:۷
        - (۱۲۷) ينظر بناء الزمن :۷ ۰
- (١٢٨) أسئلة الإبداع في الأدب العربي المعاصر ١٢٨٠
  - (١٢٩) دراسات في القصة العربية الحديثة :٣٣
    - (۱۳۰) روایة فادیة :۵۰

- (۱۳۱) دراسات في روايات نجيب محفوظ :۱۰۷
  - (۱۳۲) رواية فادية : ۳۸
- (۱۳۳) دراسات في روايات نجيب محفوظ :۱۱۹
  - (۱۳٤) م،ن:۱۲۰،
  - (١٣٥) انبثاق المعنى في الرواية :٥٦ .
  - (١٣٦) السيرة الذاتية الشعرية :١٥٠
- (١٣٧) ينظر مرايا نرسيس : ١٤١ ، والقصيدة السير ذاتية : ٣٥٠ .
  - ۱۳۸) عندما تتكلم الذات :۲۸
    - (۱۳۹) أوجه السيرة :٥٠٠
    - (١٤٠) فن السيرة الأدبية :٧٣
- (١٤١) مدخل إلى نظرية القصة تحليلا وتطبيقا : سمير المرزوقي،وجميل شاكر:١٢٠
- (١٤٢) دلالات النص الآخر في علم جبرا إبراهيم جبرا الروائي: ولات محمد:٧٥٠
  - (١٤٣) ينظر دلالات النص الآخر:٧٦٠
  - (١٤٤) التحليل السيميائي للخطاب الشعري: ١٥٠
    - (١٤٥) الوعى الشعري: ٨٠٠
      - (١٤٦) المرايا المحدبة :٣٠٠٠ .
    - (١٤٧) قراءة التأويل والتفسير : ٢٣٩ .
  - (١٤٨) فلسفة المعنى في النقد العربي المعاصر : ٧٥ .
    - (١٤٩) إشكالية التلقى والتأويل: ١٥٠
      - (١٥٠) المصدر نفسه: ١٤.
      - (١٥١) السيمياء والتأويل: ٣١.
        - (١٥٢) فن الرواية : ٣٦٤ .
    - (١٥٣) التحليل الاجتماعي للأدب: ٤٣٠
    - (١٥٤) مدخل إلى علم الدلالة الالسني: ٣٣ .
      - (١٥٥) النقد والنظرية النقدية :٩٧
  - (١٥٦) التأويل في مختلف المذاهب والآراء : ١٥٦
    - (١٥٧) الشكل والقصد في النقد الجديد: ٣٧ .
      - (١٥٨) التفكير الدلالي عند المعتزلة :٣٩٠
- (١٥٩). يقول الجرجاني عن التأويل في ( التعريفات ) : ٣٤ : وفي الشرع : صرف اللفظ عن معناه الظاهر إلى معنى يحتمله إذا كان المحتمل الذي يراه موافقا للكتاب والسنة مثل قوله تعالى (( يخرج الحي من الميت )) إن أراد إخراج الطير من البيضة كان تفسيرا ، وان أراد إخراج الطير من البيضة كان تفسيرا ، وان أراد إخراج المؤمن من الكافر أو العالم من الجاهل كان تأويلا )) ، في الفرق بين التفسير والتأويل : نظرية المعنى في النقد العربي : ١٦٥ ، الخطاب الأدبي في ضوء التفسير والتأويل : ٣٣ .
  - (١٦٠) : الاتجاه السيميائي في نقد الشعر العربي : ١٤٣

```
(١٦١) الأصول المعرفية لنظرية التلقى : ١٢٥.
```

(١٦٢) المعنى الأدبي: ١٨.

(١٦٣) تقنيات السرد الروائي في ضوء المنهج البنيوي: ٢٢.

(١٦٤)مقدمة في النظرية الأدبية: ٩٥٠

(١٦٥) المعنى الأدبي : ١٨ .

(١٦٦) نظرية التلقى أصول وتطبيقات : ١٤.

(١٦٧) المعنى الأدبي : ١٧ .

(١٦٨) : المرايا المحدبة : ٢٢ .

(١٦٩) : التفكيكية النظرية والتطبيق : ٧ .

(١٧٠) الأصول المعرفية لنظرية التلقى: ٢١.

(۱۷۱): المصدر نفسه: ۲۰.

(۱۷۲) إشكالية التلقى والتأويل: ١١

(١٧٣). المعنى الأدبي: ١١٤.

(١٧٤). المعنى الأدبي: ١١٤.

(١٧٥) تأويلية الشعر العربي: ٥١.

(١٧٦). وفي هذا الصدد نصحت الشاعرة نازك الملائكة الشعراء بالا يجعلوا شعرهم سهل المنال للقراء من ناحية المعنى ، بل عليهم

ان يجعلوه غامضا ، : سيكولوجية الشعر : ٣٢ .

(١٧٧). تأويلية الشعر العربي : ١٨٣.

(۱۷۸) : إشكالية التلقى والتأويل : ١٣ .

(١٧٩) . تذكر المصادر الأدبية أن المتنبي استغرب مرة عندما سمع تأويلا لشعره لم يكن يقصده ولم يخطر له ببال ، لهذا كان كلما

يسأل عن معنى شعره كان يقول : ( عليكم بالشيخ الأعور . ابن جني . فسلوه فانه يقول ما أردت وما لم أرد ) ، وكان أيضا يردد قوله :

( لو كان صديقنا أبو الفتح . ابن جني . حاضرا لفسره ) ، : نعم التقى المتنبي بابن جني : ٢٨ وما بعدها .

(۱۸۰) إشكالية التلقي والتأويل: ١٦.

(١٨١) في مناهج الدراسات الأدبية : ٦٨ .

(۱۸۲) ۱۰ . ضد التأويل : ٦٦ .

(١٨٣) إشكالية التلقي والتأويل: ١٦٠

(۱۸٤) المصدر نفسه: ۱٤۲.

(١٨٥) شفرات النص: ١٨١.

(١٨٦) السيميائيات مفاهيمها وتطبيقاتها: ١٢.

(١٨٧) . إشكالية القراءة وآليات التأويل: ٤٥ .

(١٨٨) السيمياء والتأويل: ١٨٥.

(۱۸۹) المصدر نفسه: ۵۲.

(١٩٠) السيميائيات أو نظرية العلامات : ٤٧ وما بعدها .

- (١٩١) قضايا الشعرية: ٢٧.
- (۱۹۲) دليل الناقد الأدبي : ۱۰۲ .
- (١٩٣) نظرية التوصيل في النقد الأدبي العربي الحديث: ٦
  - (١٩٤) المصدر نفسه: ٧.
  - (١٩٥) معجم المصطلحات العربية: ٤٢.
- (١٩٦) نظرية التوصيل في النقد الأدبى العربي الحديث: ٨١.
  - (١٩٧) بنية الخطاب النقدي: ٩٨.
  - (١٩٨): إشكالية المعنى في الشعر العربي الحديث: ٥٢.
    - (١٩٩) الرؤية والأداة : ١٥.
    - (۲۰۰) الاتجاهات السيميولوجية المعاصرة: ٣٨.
  - (٢٠١) الغموض الشعري في القصيدة العربية الجديدة : ٩٠
- (٢٠٢) الرأي للناقد سرجى دوبرفسكي ، ظ : الصوت الآخر : ٢٢٣ .
  - (٢٠٣) أوراق للريح : ٢١ .
  - (٢٠٤) علم الدلالة عند العرب: ٧٠٩
    - (٢٠٥) السيمياء والتأويل: ٥٣.٥٢ .
    - (٢٠٦) جمالية العلامة الروائية: ٢٥.
- (٢٠٧) التأويل في النقد العربي خلال القرنين الرابع والخامس للهجرة: ١٥٠.
- (٢٠٨) إشكالية التلقى والتأويل:دراسة في الشعر العربي الحديث:د٠ سامح الرواشدة:٩٦٠
  - (٢٠٩) الرواية وصنعة كتابة الرواية:مقالات أدبية مترجمة:سامي محمد:٩٧
- (٢١٠) النهايات المفتوحة: دراسة نقدية في فن أنطوان تشخوف القصصي: شاكر النابلسي: ١١٤٠
  - (۲۱۱) شعرية السرد في شعر احمد مطر:۹۳.
    - (۲۱۲) المصدر نفسه:۹۳
  - (٢١٣) ثريا النص:مدخل لدراسة العنوان القصصى:محمود عبد الوهاب: ٣٤ .
    - (۲۱٤) شعرية السرد في شعر احمد مطر:٩٣٠
      - (۲۱٥) ثريا النص:٤٧
  - (٢١٦) قصص الجريمة أنماطه وشروط كتابته: ه. ر. ف كيتنغ، ت زيد نعمان الكنعابي: ٢٦.
    - (۲۱۷) جريدة الصباح، ع ۲۱۷۳ ،في ۲۱۱/۲/۱۰ .
    - (٢١٨) مقال للأستاذ شاكر رزيج،نشر في جريدة الصباح: ١١٠
  - (٢١٩) مقال للأستاذ زيد الشهيد،نشر في جريدة الصباح الجديد،في ٢٠٠٧/٣/٢٩ .
    - (۲۲۰) محاضرات في النثر العربي الحديث:٣٠ .
    - (٢٢١) ينظر تقنيات تقديم الشخصية في الرواية العراقية: أثير عادل شواي:٥٠
      - (٢٢٢) بحوث في الرواية الجديدة:ميشال بوتور:٧٧ .
        - (٢٢٣) الشمس تشرق في عيون النساء : ١٠٨٠

- (٢٢٤) النقد التطبيقي التحليلي: د. عدنان خالد عبد الله: ٦٧.
- (٢٢٥) مقال للأستاذ زيد الشهيد،نشر في جريدة الصباح الجديد: ١١.
  - (٢٢٦) الشمس تشرق في عيون النساء :٣٤ ،
    - (٢٢٧) ينظر الصوت الآخر: ٢٠٠
    - (۲۲۸) القصة السيكولوجية: ۲۰
      - (٢٢٩) ينظر عالم القصة :٩٣
  - (۲۳۰) الشمس تشرق في عيون النساء:١١٣٠
  - (٢٣١) محاضرات في النثر العربي الحديث: د ، حاتم ألساعدي: ٤١ ،
    - (۲۳۲) المصدر نفسه: ۲۱ ،
    - (۲۳۳) تذوق الأدب: د . محمود ذهني: ١٤٥٠
    - (٢٣٤) أركان القصة:فورستر،ترجمة حسن محمو:٢٥٠
      - (٢٣٥) الشمس تشرق في عيون النساء: ٣٥٠
      - (٢٣٦) الشمس تشرق في عيون النساء :١٢٣٠
- (٢٣٧) آليات السرد في الشعر العربي المعاصر: ١٠٤٠ عبد الناصر هلال: ١٥٤٠
  - (۲۳۸) المصدر نفسه: ۱۵٥
  - (٢٣٩) الشمس تشرق في عيون النساء : ٢٠
    - ۰ ۸۸:۵۰ م،ن:۸۸
    - (٢٤١) بناء الرواية: سيزا احمد قاسم: ٢٦٠
  - (٢٤٢) الحبكة: إليزابيث دبل: ترجمة، عبد الواحد لؤلؤة: ٨٠.
    - (٢٤٣) ينظر مقال الأستاذ شاكر رزيج: ١١٠
    - (۲٤٤) الشمس تشرقفي عيون النساء: ١٠٠
    - (٢٤٥) الفضاء الروائي عند جبرا إبراهيم جبرا: ١٨٤.
      - (٢٤٦) البيئة في القصة:وليد أبو بكر:٦٣٠
      - (٢٤٧) الشمس تشرق في عيون النساء :١٦
    - (٢٤٨) إشكالية المكان في النص الأدبى: ياسين النصير، ٠
- (٢٤٩) المكان العراقي جدل الكتابة والتجربة:تحرير وتقديم:لؤي حمزة عباس:١١٠
  - (۲۵۰) الفضاء الروائي عند جبرا إبراهيم جبرا:١٦٧٠
    - (٢٥١) الشمس تشرق في عيون النساء :٣٠ .
    - (٢٥٢) الشمس تشرق في عيون النساء : ٧٥٠
- (٢٥٣) ينظر مصطلحات النقد العربي السيماءوي : ١٠ مولاي على بوخاتم : ٢٤٩٠ .
  - (٢٥٤) ينظر المصطلح السردي في النقد الأدبي العربي الحديث: ١٥٠
  - (٢٥٥) شعرية السرد في شعر احمد مطر: د. عبد الكريم السعيدي: ٣٣.
    - (٢٥٦) نظرية البنائية في النقد الأدبى : صلاح فضل : ٧٩

- (۲۵۷) السمياء والتأويل: ۱۸۹٠
- (۲۰۸) ینظر مرایا نرسیس :۲۰۰
- (٢٥٩) ينظر مشكلة المصطلح في الأجناس الأدبية: ١٣٠
- (٢٦٠) ينظر الأداء القصصى في شعر خليل مطران: ١٢.
  - (۲٦١) ينظر شعرية السرد :۳٤ ٠
- (٢٦٢) ينظر الشعر العربي المعاصر: عز الدين إسماعيل: ٣٠١.
  - (٢٦٣) رواية كلاب في الظلام: عبد الزهرة عمارة: ١١٤٠
- (٢٦٤) شعرية السرد في شعر احمد مطر: د ، عبد الكريم ألسعيدي: ٢٣٥ ،
  - (٢٦٥) تحليل الخطاب الروائي: سعيد يقطين: ٧٦
  - (٢٦٦) البناء الفني لرواية الحرب في العراق:عبد الله إبراهيم:١٧٠
    - (٢٦٧) قضايا القصة العراقية المعاصرة: ٢٥٦.
      - (٢٦٨) رواية كلاب في الظلام: ٢٧ .
      - (٢٦٩) بناء الرواية: سيزا احمد قاسم: ٢٦٠
- (٢٧٠) الفضاء الروائي عند جبرا إبراهيم جبرا: ١٠ إبراهيم جنداري: ٤٩٠ .
  - (۲۷۱) الحبكة: إليزابيث دبل: ترجمة، عبد الواحد لؤلؤة: ٨٠٠
    - (۲۷۲) رواية كلاب في الظلام: ۸۳
    - (۲۷۳) ينظر الحوار المتمدن: هادي الحسيني: ٩
      - (۲۷٤) رواية كلاب في الظلام: ۸۷ .
    - (٢٧٥) الفضاء الروائي عند جبرا إبراهيم جبرا:١٨٤.
      - (۲۷٦) البيئة في القصة:وليد أبو بكر:٦٣٠
    - (٢٧٧) إشكالية المكان في النص الأدبى: ياسين النصير، ٠
- (٢٧٨) المكان العراقي جدل الكتابة والتجربة: تحرير وتقديم: لؤي حمزة عباس: ١١٠
  - (٢٧٩) الفضاء الروائي عند جبرا إبراهيم جبرا:١٦٧٠
    - (۲۸۰) روایة کلاب في الظلام: ۸۸
    - (٢٨١) رواية كلاب في الظلام :٩٤٠
    - (۲۸۲) روایة کلاب في الظلام: ۸٥
  - (٢٨٣) محاضرات في النثر العربي الحديث: د ، حاتم ألساعدي: ٤١ ،
    - (۲۸٤) المصدر نفسه: ۲۱
    - (٢٨٥) تذوق الأدب: د . محمود ذهني: ١٤٥٠
    - (٢٨٦) أركان القصة:فور ستر،ترجمة حسن محمو:٢٥٠
      - (۲۸۷) روایة کلاب فی الظلام: ۱۵
      - (۲۸۸) رواية كلاب في الظلام: ۱۸۱٠
      - (٢٨٩) رواية كلاب في الظلام: ١٣٧٠

- (۲۹۰) رواية كلاب في الظلام: ۷.
- (۲۹۱) محاضرات في النثر العربي الحديث: ٤٣٠ .
- (٢٩٢) ينظر تقنيات تقديم الشخصية في الرواية العراقية: أثير عادل شواي:٥٠٥
  - (٢٩٣) بحوث في الرواية الجديدة:ميشال بوتور:٧٧
  - (٢٩٤) النقد التطبيقي التحليلي: ١٠ عدنان خالد عبد الله: ٦٧٠ .
    - (٢٩٥) رواية كلاب في الظلام :١٩٠
      - (۲۹٦) م.ن: ۲۶
      - (۲۹۷) شعرية السرد: ۹۰
  - (٢٩٨) مستويات التحليل السيميائي في مقاربة النص السردي:٢٧٠
    - (۲۹۹) مقاربة سيميائية لنص شعري:٢٦
      - (۳۰۰) شعرية السرد: ۹۰
    - (۳۰۱) التناص سبيلا إلى دراسة النص الشعري:١٢٨٠
      - (۳۰۲) جریدة الصباح ع ۲۱۶۴ ۱۱: ۱
  - (٣٠٣) جريدة الاتحاد:زيدان حمود، ع٦٩٣٧ ،في ٢٠١٠/١٢/١٦ .٠
    - (٣٠٤) ينظر النقد التطبيقي التحليلي: د . عدنان حالد عبد الله: ٨٣
  - (٣٠٥) ينظر غائب طعمة فرمان روائيا: د · فاطمة عيسى جاسم: ١٢٧ ·
    - (٣٠٦) البيئة في القصة:وليد أبو بكر،مج الأقلام، ع ٧، ١٩٨٩ .
  - (٣٠٧) الفضاء الروائي عند حبرا إبراهيم حبرا: ١٠ إبراهيم جنداري: ٢٠٠
    - (٣٠٨) تحليل الخطاب الروائي: سعيد يقطين: ٦١ .
  - (٣٠٩) التحريب في القصة العراقية القصيرة:حسين عيال عبد على:٩٩٠
- (٣١٠) الزمن في الفكر الديني والفلسفي القديم: د . حسان الدين الألوسي: ٢٥٦ .
  - (٣١١) السكرتيرة والخريف: عبد الزهرة عمارة: ١٠٠٠
    - (٣١٢) التجريب في القصة العراقية القصيرة: ٢٣٠ .
    - (٣١٣) ينظر في الإيقاع الروائي: ١٠ احمد ألزغبي: ٨٠
      - (۲۱٤) جماليات المكان: جاستون باشلار: ٤٦٠
        - (٣١٥) بناء الرواية: ٧٦
        - (٣١٦) ينظر عالم الرواية: ٩٧٠
  - (٣١٧) دراسة في البناء الفني في خماسية مدن الملح: د . حسين حمزة: ٥٠١٠٠
    - (٣١٨) الزمن في الأدب :هانز ميرهوف: ١١٠
    - (٣١٩) الفضاء الروائي عند جبرا إبراهيم جبرا:١٦٧.
    - (٣٢٠) لسان العرب لابن منظور:مادة مكن،وينظر تاج العروس للزبيدي.
      - (٣٢١) مدخل جديد إلى الفلسفة:عبد الرحمن بدوي:١٩٦
        - (٣٢٢) جريدة الصباح، ع ١١١٢ ١١١٠ .

- (٣٢٣) السكرتيرة والخريف: ٩ .
  - (۲۲٤): م،ن :۲۰ ،
- (٣٢٥) المكان في قصص وليد إخلاصي :٢٥٠
- (٣٢٦) مقاربات تطبيقية في الأدب المقارن: ٤٦ .
- (٣٢٧) ينظر أسئلة الرواية لجهاد فاضل ٢٠٣: ٠
  - (٣٢٨) السكرتيرة والخريف: ٨٨
  - (٣٢٩) داخل الزمان ٠٠ خارج المكان :٢٢
    - (۳۳۰) السكرتيرة والخريف :۱۰۸
    - (٣٣١) الرواية العربية والحداثة ،ج١ ٢٣٢: ٠
- (٣٣٢) ينظر المكان في قصص وليد إخلاصي ٢٧:
  - (٣٣٣) السكرتيرة والخريف: ٦٠٠
    - ٠ ١٠: ٥٠٥ (٣٣٤)
- (٣٣٥) آليات السرد في الشعر العربي المعاصر: د. عبد الناصر هلال:١١٦.
  - (٣٣٦) تقنيات السرد: آمنة يوسف:٧٠
  - (٣٣٧) ينظر غائب طعمه فرمان روائيا: ٦١ .
  - (٣٣٨) دليل الدراسات الأسلوبية: ١٠ جوزيف ميشال شريم: ١ ١٠
    - (٣٣٩) السكرتيرة والخريف: ١١٢٠
      - (٣٤٠) السكرتيرة والخريف: ٦٢ .
    - (٣٤١) غائب طعمة فرمان روائيا: ١٢٢.
    - (٣٤٢) المنتمى: د ، غالى شكري:٣٦٨ ،
      - (٣٤٣) السكرتيرة والخريف: ٩٠٠
        - (٣٤٤) جريدة الاتحاد:٥ .
    - (٣٤٥) ينظر غائب طعمة فرمان روائيا: ٧٩
    - (٣٤٦) النقد الأدبي الحديث : د محمد غنيمي هلال:٥٦٢ .
    - (٣٤٧) معجم مصطلحات اللغة والأدب: مجدي وهبة: ٦٥٠
      - (٣٤٨) النقد التطبيقي التحليلي: د. عدنان خالد:٦٦ .
        - (٣٤٩) نظرية الأدب:أوستن،ورينيه: ٨١٠
          - (۳۵۰) ينظر آليات السرد:۸٦٠
        - (٣٥١) في نظرية الرواية: عبد الملك مرتاض:٨٣٠
          - (٣٥٢) تقنيات السرد: آمنة يوسف: ٢٥٠
  - (٣٥٣) ، قراءة نقدية للناقد زهير الجبوري،نشرت في جريدة الصباح:١١
    - (٢٥٤) مقال لأستاذ زيدان حمود نشر في جريدة الاتحاد :٢٠
      - (٣٥٥) السكرتيرة والخريف: ٣٥٠

- (٣٥٦) تطور الرواية الحديثة في مصر ١١٨: ٠
- (۳۵۷) مجلة نزوى ،ع ۳٦ ،في ۲۲: ۲۰۰۹/۷/۲۷ .
  - (۲۰۸) م.ن: ۱۳.
  - (۳۵۹) ينظر مجلة نزوى (۳۵۹)
  - (٣٦٠) رواية غدا سأرحل: عبد الزهرة عمارة: ٧٠
  - (٣٦١)رواية السيرة الذاتية بين الواقع والمتخيل ١٣:
    - (٣٦٢) رواية سارحل غدا: ٨ .
  - (٣٦٣)رواية السيرة الذاتية بين الواقع والمتخيل ١٣: ٠
    - (٣٦٤) رواية غدا سأرحل: ٩
- (٣٦٥) رواية السيرة الذاتية بين الواقع والمتخيل ١٤: ٠
  - (٣٦٦) رواية غدا سارحل: ١٠٠
- (٣٦٧) رواية السيرة الذاتية بين الواقع والمتخيل ١٤: ٠
  - (٣٦٨) رواية غدا سأرحل: ١٤٧.
- (٣٦٩) الرواية والسيرة الذاتية من المماثلة إلى المطابقة :٢٠
  - (٣٧٠) السيرة الذاتية فيلب لوجون ٣٧: ٠
    - ۰ ۰۸: م،ن (۳۷۱)
    - (٣٧٢) نظرية الأدب : ٨٠ .
  - (٣٧٣) السيرة الذاتية الروائية والوظيفية المزدوجة ١٣:٠
    - (٣٧٤) زمن الرواية ٢٠٦: ٠
    - (٣٧٥) ينظر موقع الكاتب الدكتور حاتم الصكر .
      - (٣٧٦) زمن الرواية ٢٠٩ .
  - (٣٧٧) أدب العصور الوسطى ونظرية الأجناس: ٦٣٠ .
    - (٣٧٨) بين الرواية والسيرة الذاتية :٢٠
- (٣٧٩) جريدة الشرق الأوسط ، ع ١٠٩٠١ ، في ٢٠٠٨ . ٦
  - (٣٨٠) جريدة الشرق الأوسط :٣٠
    - ۲۸۱) م،ن ؛ ٤
  - (٣٨٢) جريدة الشرق الأوسط :٤ .
  - (٣٨٣) أصل الأجناس: تزفيتان تودوروف ١١٨: ٠
    - (٣٨٤) رواية غدا سارحل : ٩١
  - (٣٨٥) لعبة المتاهة في التأويل: د. بشرى صالح: ١٢٧٠
    - ۰ ۱۲۷: م،ن (۳۸٦)
    - (٣٨٧) هسهسة اللغة : رولان بارت : ٩٢
      - (٣٨٨) لعبة المتاهة في التأويل : ١٢٨ .

- (٣٨٩) صورة العنوان في الرواية العربية :٣٠
  - (۳۹۰) شعرية الرواية :۱۰۰۰
    - (۳۹۱) عتبات النص ٧:
  - (٣٩٢) الرواية والواقع :١٢٠
  - (٣٩٣) الرواية والواقع:١٣٠
  - (٣٩٤) البنية والدلالة :٧ .
- (٣٩٥) لعبة النسيان دراسة تحليلية نقدية :٢٤ .
  - (٣٩٦) عناصر علم العنونة الروائي :٥٢ .
- (٣٩٧) النص الموازي للرواية إستراتجية العنوان : ٨٤٠
  - (٣٩٨) مقالات نقدية في الرواية العربية :٥٠
- (٣٩٩) مدخل إلى التحليل البنيوي للنصوص :٣٩)
  - (٤٠٠) قطة في الطريق: عبد الزهرة عمارة : ٩٨
    - (٤٠١) مقالات نقدية في الرواية العربية :٦٠
    - (٤٠٢) صورة العنوان في الرواية العربية :٧٠
      - (٤٠٣) قطة في الطريق :١٠٠٠
- (٤٠٤) سيمياء العتبة الشعرية : د. حمد محمود الدوخي : ٢٩٧٠
- (٤٠٥) ينظر كسر افق توقع القارئ عند شعراء المعلقات : رمضان احمد عامر : ٣٠٤ .
  - (٤٠٦) ينظر معجم السيميائيات: فيصل الاحمر: ٢٢٧٠
  - (٤٠٧) ينظر تخطيط النص الشعري: د. حمد محمود الدوخي: ٤٠٠.
    - (٤٠٨) ينظر : معجم السيميائيات : ٢٢٦ ٠
    - (٤٠٩) تخطيط النص الشعري: د. حمد محمود الدوخي: ٢٥.
    - (٤١٠) أدوات التنظيم الشعري : حمد محمود الدوخي : ١٧١ .
      - (٤١١) ينظر تخطيط النص الشعري: ٢٦ .
        - (٤١٢) قطة في الطريق: ٨٨ .
          - (۱۱۳) م.ن: ۱۱۳ .
        - (٤١٤) قطة في الطريق:٢٧ ،
        - (٤١٥) تخطيط النص الشعري: ١٠٣٠
          - (٤١٦) قطة في الطريق:٢٠٠
      - (٤١٧) ينظر تخطيط النص الشعري : ٨٩٠
        - (٤١٨) تخطيط النص الشعري :٦٤٠
      - (٤١٩) عتبات جيرار من النص البي المناص ٧٠
        - ٠ ٦٤: تخطيط النص ٤٢٠)
        - (٤٢١) عتبات النص في التراث العربي ١١٣:

```
(٤٢٢) العتبات النصية في سرديات احمد الجنديل ، رسالة ماجستير مخطوطة : للباحثة خديجة كريم كاظم ، بإشراف
                                                                               مصطفى لطيف عارف :١١٩٠ .
                                                                                 ٠ ٦٣: عتبات (٤٢٣)
                                                                   (٤٢٤) رواية والتقينا في بروكسل :٩٦٠
                                                                                  (٤٢٥) م،ن: ١٠٠
                                                                   (٤٢٦) رواية والتقينا في بروكسل: ٦٢
                                                                  (٤٢٧) رواية والتقينا في بروكسل: ٩٤.
                                                           (٤٢٨)ينظر مقالات نقدية في الرواية العربية :٦٠
                                                       (٤٢٩) رواية الخدم في اجازة : عبد الزهرة عمارة : ٧ .
                                (٤٣٠) ينظر جماليات الشعر المسرح السينما: د ٠ حمد محمود الدوخي : ٢٥٠ ٠
                                                                       (٤٣١) رواية الخدم في اجازة: ٩ .
                                                                      (٤٣٢) رواية الخدم في اجازة : ٦٤
                                              (٤٣٣) ينظر الخطاب السينمائي من الكلمة إلى الصورة : ٢٦٠ .
                                                                       (٤٣٤) الروائي والتسجيلي :٢٨
                                                                      (٤٣٥) رواية الخدم في اجازة :٩٤ .
                                                                         (٤٣٦) في نظرية الرواية :٢٩٨٠
                                                                (٤٣٧) السينما العملية الإبداعية : ٢٣٧
                                                       (٤٣٨) ينظر جماليات الشعر المسرح السينما: ٢١٦٠
                                                                     (٤٣٩) رواية الخدم في اجازة :١١٩٠
                                               (٤٤٠) ينظر أسلوبية القصة: د. احمد حسين الجار الله: ٥٩.
                                                        (٤٤١) ينظر مأتم تنكرية عبد الستار البيضابي ٤٣:
                                                          (٤٤٢) ينظر الثنائيات عبد الستار البيضاني :٧٤٠
                                                                    (٤٤٣) رواية الخدم في اجازة: ١٢٨٠
                                                                                ( ٤٤٤) م ، ن : ١٤٣ ،
                                                                    ٠ ١٥٧: رواية الخدم ف اجازة :١٥٧
                                                     ٠ ٣٧: ) رواية عاشقة من كنزاربا :عبد الزهرة عمارة :٣٧
                                                                   (٤٤٧) رواية عاشقة من كنزاربا: ٥٣ .
                                                                    (٤٤٨) رواية عاشقة من كنزاربا :٥٤ ،
                                                                                 ٠ ١٥٦ : ٢٥١ ،
                                                    (٥٠٠) ينظر : مفهوم الذات بين النظرية والتطبيق : ١٥.
                                                             (٤٥١) ينظر: سيكولوجيا القهر والإبداع: ٢٦
```

(٤٥٢) ينظر: دراسات في علم نفس النَّمو: ٤٦.

```
(٤٥٣) ينظر : النَّضج الإنفعالي وتقبُّل الذات وتقبُّل الآخرين عند الطلبة المسرعين والمتميزين وأقراهم العاديين –
                                                                                       . 77:
                                             (٤٥٤) ينظر : مفهوم الذَّات بين النَّظرية والتَّطبيق : ١٦ .
                  (٤٥٥) ينظر: سيكولوجية الشخصية ، محدِّداتها ، قياسها ، نظرياتها: ٧٤٥ – ٧٤٥.
               (٤٥٦) ينظر : الذَّات والآخر في شعر السَّياب : على عبد الرَّحيم كريم المالكي : ١ - ٢ .
                                                        (٤٥٧) الأنا والهو: سيجموند فرويد: ١٦.
                                 (٤٥٨) ينظر: التحليل النفسي والإتجاهات الفرويدية ، ٣٤ – ٣٣.
                                                            (٤٥٩) ينظر: الأنا والهو: ١٦ – ١٧.
                                                                      . ۱۷: نظر : م . ن : ۱۷ .
                                                   (٤٦١) ينظر: أزمة التَّحليل النَّفسي: ٤٨ – ٤٨.
                                              (٤٦٢) ينظر : جدلية الأنا واللاوعي : ١٩١ – ١٩١ .
                                   (٤٦٣) ينظر: تمثيلات الذات المروية على لسان الأنا: ٢٢ - ٢٣.
            (٤٦٤) جدليَّة الذات والاخر في شعر سجون العصرين الأموي والعباسي (دراسة نفسية) .٩.
                                                                 (٤٦٥) ينظر : م . ن : ٩ - ١٠ .
                      (٤٦٦) ينظر: الأنا في شعر محمود درويش، دراسة سوسيوثقافيَّة في دواوينهِ: ٢٢.
                                                                (٤٦٧) علم نفس الشخصيَّة: ٩١.
                                                    (٤٦٨) ينظر : الأنا في شعر محمود درويش : ٢٢.
                                       (٤٦٩) ينظر : صورة الآخر في شعر المتنبي ( نقد ثقافي ) : ٢١ .
                        (٤٧٠) ينظر : النقد الثقافي في الخطاب النقدي العربي ، العراق انموذجاً : ٢٦٤ .
                                   (٤٧١) تمثيلات الآخر ، صورة السود في المتخيل العربي الوسيط : ٢٠
                      . 	ag{57} ينظر : صورة الآخر في الخطاب القرآني ، دراسة نقديَّة جماليَّة : . 	ag{77} - . 	ag{77} .
(٤٧٣) ينظر : صورة الآخر العربي ناظرا ومنظورا اليه ( البعد الجغرافي وصورة الآخر مقاربة امبيريقيَّة ) : ٩١٩ .
                     (٤٧٤) ينظر : الآخر في الثَّقافة العربية من القرن الخامس حتى القرن العشرين : ١٩ .
                                                (٤٧٥) ينظر: صورة الآخر في الخطاب القرآني: ٢٠.
                                            (٤٧٦) ينظر: صورة الآخر العربي ناظراً ومنظوراً اليه: ٨١٢.
                                                    (٤٧٧) مفهوم الذات بين النظرية والتطبيق : ١٧.
                                          (٤٧٨) ينظر : صورة الآخر العربي ناظراً ومنظوراً اليه : ٨١٢.
                                           (٤٧٩) ينظر: الذات الشاعرة في شعر الحداثة العربية: ١٢.
                                        (٤٨٠) ينظر : عناصر الابداع الفني في شعر احمد مطر : ١٤.
                                           (٤٨١) ينظر : سيكولوجية الابداع في الفن والادب : ٨٥ .
                                        (٤٨٢) ينظر : عناصر الابداع الفني في شعر احمد مطر : ١٥.
                                          (٤٨٣) رواية دماء في بحيرة الاسماك : عبد الزهرة عمارة : ٧ .
```

أ ٠ د

(٤٨٤) الذات والاخر في شعر الشي جميل حيدر ، رسالة ماجستير للباحث :على حسن عبيد باشراف :

مصطفى لطيف عارف :١٠٣

(٤٨٥) ينظر : الصُّورة الإستعاريَّة في الشِّعر الحديث : ٢٨٩ .

(٤٨٦) رواية دماء في بحيرة الأسماك :١٦.

(٤٨٧) رواية دماء في بحيرة الاسماك :١٧

۰ ۱۹: م،ن

(٤٨٩) رواية دماء في بحيرة الاسماك : ١٢٢ .

# <u>محتويات الكتاب</u>

| رقم الصفحة                 | الموضوع                                |
|----------------------------|----------------------------------------|
| 5                          | الإهداء                                |
| 6                          | القصيدة                                |
| 7                          | المقدمة                                |
| 10                         | علاقة الشعرية بالسيميوطيقيا            |
| 43(4                       | ١- فضاء السيميوطيقية في رواية ( فادي   |
| , في عيون الناس ) 76       | ٢- قراءة سيميائية في (الشمس تشرق       |
| الظلام)118                 | ٣- سيموطيقيا السرد في رواية (كلاب في   |
| لخريف )لغريف المستستست     | ٤- قراءة سيمولوجية في ( السكرتيرة وا   |
| 178 (                      | ٥- السيرة الغيرية في رواية (غدا سأرحل  |
| 198 (                      | ٦- العتبات النصية  في ( قطة في الطريق  |
| في بروكسل ٠ 213            | ٧- سيموطيقيا العتبة في رواية والتقينا  |
| في إجازة ) 235             | ٨- المونتاج السينمائي في رواية ( الخدم |
| قة من كنزاربا ) 246        | ٩- شخصية  رواز كريدي في رواية ( عاش    |
| ِ فِي رواية (دماء في بحيرة | ١٠- سيميولوجية الذات وجمالية الآخر     |
| 258                        | الأسماك) دراسة نفسية                   |
| 274                        | اهم النتائج                            |
| 278                        | الهوامش                                |
| 295                        | ىحتويات الكتاب :                       |