


 





 
 

 

 

 

 

 

 

 
  " ! ... عيد ميلاد ميت "



 لِما نحتفل بعيد ميلاد ميت 

   رواية لأحمد طايل

 

 : بهذه الفقرة " عيد ميلاد ميت  " قدم الروائي والكاتب احمد طايل روايته

 .. يجعلنا أحياء والمؤثرة هي أساس البقاء، فلنبحث عما هناك من البشر من يظل حيا لعقود بعيدة المدى، المواقف الجادة "

 " هناك أحياء فوق الأرض أموات، وهناك أموات تحت الأرض أحياء

******* 

فرطَ إهتمامٍ بإلإنسان كونهِ يمُثلُ كُتلةٌ بشرية منحوتةٍ من البيئة ناطقٌ    نحنُ بصدد عمل روائي مُتميز للكاتب الذي نكادُ نقول أن لديه ..

  والكاتب  أن الإنسان إبن بيئتهِ بل وعنواناً لها ، مٌتأثراً ومؤثراً تأثير كبيراً و واضحاً فيها بل ودالاً عليهِا ، حيثُ لا خِلافٍ على ومعبرٌعنها

بشغفهِ بالبيئة وخاصةٍ الريفية ؛ يعرضُ وينتقي من خلالِها أبرز   بدون تتسمُ كما في أغلب رواياتهِ ؛أو   بوعيٍ منهُ   - هذه  روايتهِ   - في  هنا

في البناء السردي للرواية   وتصوغ هوية المواطن المصري بالدرجةِ الأولي والإنسان بصفةٍ عامة لكنهُ في مهارة حرفية القيم التي تصنع

الحدث (    ) ؛ فهم الذين يصنعون والمُتعارض والواضح والصريح كما همُ  البين لمختلفة ذات الإختلافيقُدمُ ذلك من خلال النماذج البشرية ا 

ويثُري المعمار البنائي للرواية فتبدو لنا  يعُيد صياغتهِ وترتيبهِ وتركماته ونتائجهِ فتبدو لنا المشاهد آخذةٌ من العمقِ ما يؤكدهُا وهو بحرفيتهِ 

نركضُ فوق السطورِ وبين الصفحاتِ عبر تقنية السرد الحكائي   المتوارثة التي تدعم ما نبحثٌ عنهُ و نحنُ  "  القيمة " بصورةٍ تلقائية أهمية

والإختيار الصحيح من   والعبارة العربية السليمة لغوياً وأدبياً وفق عناصر السرد القصصي من سهولة اللفظ ودقتهِ   المبني والمطوعُ له الكلمة

  . لِما يليهِ   مع عدم إغفال عنصرَ التشويق الكامن في سياق المشهد والمُمهد لعديدة ؛ وأيضا بعيداً عن الإسترسال المُخلبين المُترادفاتٍ ا

بتدفقات ومواقف يصُيغِهُا الكاتب  ، والأحداثُ ايضا تحُركها وتجعلها نابضةٌ بالحياة  الرواية تتعدد فيها الشخصيات التي تحُركُ الأحداثُ 

تضُاعفُ عنصرَ التشويقِ والجذب لِما وراء الحدثِ أو الموقفِ ؛ إن تعدد الشخصياتِ   إتجاه البناء التصاعدي لِدراما وديناميكية بمِهارةٍ في

وإقصائهِا والبعد عنها ونبذها يجعلنا على جادة  و أحياناً تشابه بعَضِها في في حملِ ونقلِ القيم السامية وتوريثها ورفض السيئ منها هنا

تتدفق علي البيئة بفعل تقنيات  جينية تنقلها و تتوارثها الأجيال وتزودُ عنها وسط أعاصير القيم الغريبة التي " سيميائية " في إيجادالكاتب 

صار كقريةٍ صغيرة أبواب مُدنها نوافذها مُشرعةٍ ومفتوحةٍ لموجات عاداتٍ وتقاليد   العصر او حركة التنقل والترحالِ بين أرجاء العالم الذي

إلى التفاوات والإختلاف   في سلسلةٍ ؛ وفق عولمةٍ طاغية تفطنُ أو لا تفطنُ   وتتحرك بعِنفٍ لإحداثِ تغيير يسُلسل أو يضَمُ العالم كلهِ  تدفقت 

  وشرقها عن غربها ؛ ذلك كُلهِ أدركهُ كاتبنا وعكف كما قلنا إلي تأصيل الواسع والشاسع بين ثقافات و موروثات الدول شمالها عن جنوبها

ورسمِ الشخصياتِ . فقد إنتقل بنا  في ربط الأحداثِ  " الزماكانية " المحلية من خلال شخصيات روايته بإستخدام عنصر  الهوية والثقافة

كا إيطاليا واليونا ن وألمانيا    وبعض عواصم ومدن محافظات مصر وأيضا الدول الغربية بسلاسةٍ ويسُر ما بين المدن القاهرة ، الأسكندرية

وصفاً وتفاصيلاً للأخلاق والسلوكيات اليومية للأفراد وكذلك    بقدر ما غاص في قرُى وريف مصر البكِر وعَرج بعمقٍ  ندا وانجلتراوهولا

وغير ذلك من المناسبات    المتعددة والمختلفة فيها مثل علامات التعبير عن الفرح في الزواج أو المشاطرةِ في الأحزان  العادات والتقاليد

ليلة الحِنةِ ؛ وأيضا   و إعدادات مُختلفة لإحيائها كا الولادة والطهور والخِطبة وليلة الزفاف وما يسبقها في ة التي تتسم بمراسمالاجتماعي 



للتحكيم وفض المنازعاتِ بعيداً عن السلطات الحكومية .. الخ ذلك من   المناسبات والدينية والأعياد ناهيك عن مجتمع القرية الذي يلجأ

كوقايةٍ ودرءٍ لأحماض العصر التي تتغول و تذُيب صلابة الصمود أمام   يئة القروية المصرية التي تصُدر ذلك لمجتمع المدينةالب   ملامح

المانعةِ لقسوةٍ و مُعاناةِ    بلأسبابِ  بالهويةِ المصرية ، الكاتب يستغرق في ذلك بعيونٍ راصدةٍ العلل والتآكل و مُحصناً لها التأكلاتِ التي تلحقُ 

 .  هذا العصر السالبة والغير متوافقة مع الرقي الحضاري المُفترض ماضِ أح

في  يمُثلان نموذجين جيدين أبدع الكاتب " وعائلته  محفوظ العربي " ، و "  ؛ وأولادهِ منها  وزوجتيه بثينة ، و تحية محمد العيسوي "  إن

في فلكهما ومن خلال ذلك نتعرف و بدِقةِ على   لشخصيات التي تدورتعقب وعرض مسيرتهما الحياتية الغنية ؛ والثرية بعديد أيضا من ا

ذات الدلالات القوية والمُجسدة للموروث   " السيميائية " و  ما يدعمُ البناء المعماري للرواية الكثير مما يدعم من خلال الإحداث والمواقف

 . صيات أو بناؤه المعماري لروايتهِ ؛ وذلك يحُسبُ لبراعةِ الكاتب في بناء الشخ  البيئي القِيميّ والحضاري

   : المُتتابعة والمرسومةِ بعِنايةٍ  الكامن في بناء الشخصية وحركة الأحداث والمواقف  وفي هذه الفقرات من الرواية نلمسُ العمُق

 

بركة رزق الحاج، المحبة   رأيت اليوم أن المحبة هي الثروة وليس المال أو السلطة، دعوات الناس الصادقة هي سبب لعلك عرفت مما  " *

 ً على هذا النهج، لا تجعل المال أو السلطة همك الأول، محبة الناس هي   لا تباع ولا تشترى، ولكنها مواقف وأسلوب حياة. سر أنت أيضا

 . " للحياة الأهم وهي الداعم

 : بعض ما ذكرناهُ من إهتمام الكاتب بترسيخ القيم ودعمها في وصايا جيلٍ لجيلٍ  الفقرات تعكسُ   ضا هذهوأي 

تنفيذه بشكل فعلي.  جميعا في البيت على أوقات متقاربة وأن يتفقوا على مواعيد مناسبة للجميع، وهو ما تم طلب منهم أن يتجمعوا  " *

الذى عاشوا به وعاش بهم، طالبهم بالحفاظ على التقاليد  ن لا ينزعوا عنهم عباءة مجتمعهمأضاف مطلبا كان في كل وقت يجالسهم به أ

أرض   إن نزعها أصبح مثل ريشة في مهب الريح، يتمرجح يمينا ويسارا دون أن يستطيع الوقوف على والقيم التي هي عنوان الإنسان

 . " صلبة

تشعرهم بأنك شريك   هو الأهم في الحياة، أن تقترب من الناس، من الجميع وأنأمام عينيك وعقلك وتفكيرك أمرا  يا )محروس( ضع  " *

وخوفهم عليك، والإحساس بك، وأظنك تعرف هذا، فقط أذكرك   لهم في كل أمورهم، ساعتها سوف تجني أهم ثروة في الحياة وهي محبتهم

  . " به

لتأثير السريع والمباشر على القيم حين أشار لحدثين مُهمين في مصر كانا ا " الزمكانية " ولم يفَتْ الكاتب في رصدهِ تأثير البيئة والظروف

لبعض القيم أوالسلوكيات البشرية في إنسان   التأثير الأوقع والحاد والمباشر خاصة ما لحق بالقرية المصرية من تغير أحيانا أو إنحساراً  لهما

بالفوارق   " الوعي الجمعي " التعليم وبالتالي إيجابياتها فتح مجال  تي كان منالناصرية ال القرية والمدينة ، وذلك عندما أشار إلي الحِقبة

رجال الأعمال   " وكذلك طبقة  بما لهِ وما عليهِ  " رجال الإقطاع الزراعي المتمثل في البشاوات والأثرياء" الاجتماعية خاصة طبقة

في   على التشويه العام والمُجمل لطبقة الإقطاع من مساؤى مُتمثلةٌ  كرست الحقبة الناصرية ،فقد ألمح بعكس ما  في المدينة "  والأثرياء

الاجتماعية والصحية التي أبرزت ما يشُبه الطبقة   النظرة الدونية لطبقة الفلاحين وعمال الزراعة من ناحية ؛ دون إغفال بعض الخدمات

قللت من حِدة   مع إرتباط عملهم بالبشاوات برزت منهم نماذجلهؤلاء البشاوات فهم  " حاشية " كا الوسيطة بين عامة الفلاحين ومن يعملون

وجعلهم حائط   القيم الأصيلة  الإيجابية لبيان أهميتهم في حفظ الفارق بين مجتمع الباشاوات والفلاحين والأجراء فا إختار الكاتب هذه النماذج

؛ وكأنه   1970والعشرين من سبتمبر  بد الناصر في الثامنإشار إلى ذلك بذكر تاريخ رحيل ع  الصد القوي ضد إنهيارِها أو إنحسارها ؛

كا روايات رد قلبي ليوسف السباعي ، وعصفور من الشرق ويوميات نائب في   يسُجل تحفظهُ على ماسجلتهُ بعض الروايات والأفلام

مسلسلات أبرزت سطوة الإقطاع  وغيرها من روايات وافلام و والأرض لعبد الرحمن الشرقاوي والنداهة ليوسف إدريس  الأرياف للحكيم

يناير  25في أعقاب إنتقاضة   الأشد وتهاويّ كثير من القيم الرفيعة والعالية  لبعضٍ من الباشوات ؛ وبالمثل أشار لبدايات الإنحسار   و نماذج

 مُتباينة بل ومُتضادة فا إنفتح  أمامها وركوب وإدارت دفَتها قوى مُتعددة بأيدولوجيات والإنتكاسة التي أعقبتها لعدم بيان و وضوح السبيل

المنشآت الحكومية   والتخلص منها في صور السلب والسطو العام وتدمير  الباب أمام قوى الفتنة والشر المكتوم بإزاحة كل القيم الرفيعة

 .  ألخ  ...  وعمل الخير والأهلية مرات أوفي تجاهل القيم المعنوية مثل الأحترام وتقدير الكبير



وأهمية الدراسة الاجتماعية لما حدث ويحدث على ارض الواقع   لقد ضَمن الكاتب هذا في ختام روايته كأنما يشُيرُ إلى المآذق الحالي

القويُ والمباشر على قيم شعب توارث عبر عصورٍ   الحركات السياسية والإجتماعية  لمدى عُمق تأثير المصري الحالي وأهمية الإلتفات

 . من قوى الشر والإفساد الذي يهبُ دوما من الغرب صدر مقاومة الغزو الغاشمقيماً جعلتهُ يت 

، والشخصيات المرسومة بدقةٍ وعناية ، واللغةِ والحوار البسيط   الرواية تحملُ عناصرُ نجاحها متمثلاً في السرد والحكي الراقي والمتميز

 . والدقيق 

   سيد جمعه

 ناقد تشكيلي واديب 

 م  2024 /1 12

 

الإبداعي المنجز والمرغوب الانخراط في تلقيه والتفاعل معه.   لن يكون تقديم رواية أو عمل أدبي ما بكاف في التعريف والتقريب بالعمل

 .د ميلاد ميتمجرد تذوق جمالي من أجل التفاعل مع القارئ المفترض لرواية عي  لذلك سيعتبر هذا التقديم

 

شرف عالم اللغة والإبداع والأدب والفكر بحيويته وإصداراته ونشاطه    وقبل ذلك هو تقديم للكاتب والمبدع المتعدد السيد/ أحمد طايل الذي

 .الفكرية والثقافية والأدبية الذي أغنى به الساحة

 

ا بين عرض شخص الأديب ومنجزه الإبداعي. ذلك أن تداخل  مازج هكذا سيكون تصوري للمقاربة الإبداعية الجديدة عند سيد/ أحمد طايل

 .وحاضر بامتياز في جل ما يتم إبداعه الذات والموضوع فاعل بقوة 

 

فلسفية ومعرفية ومنهجية كذلك. لذلك سيكون مدخلا لإغناء  إن مفهوم الفضاء قد عرف تطورا في الفهم والتوظيف، وسعة اشتغال وإضافة

 .ميت( وسنستطيع من خلال توظيفه تبيان درجات السحر والجمالية القائمين داخل المتن الروائي دمقاربتنا لرواية )عيد ميلا



 

الذي انكتبت فيه الرواية، فضاء بلاد مصر التاريخ والثقافة والحياة   وقبل أي مقاربة، وبعد قراءات تأملية متعددة، أستحضر الفضاء العام

  .ذلك مفكرونا وباحثونا عموما وهبته كما أشار إلى والإنسان. بلاد النيل

 

الذي أنتج شخصية الإنسان ووعيه وفلسفة حياته. وإن هذا الإنسان   إن فضاء بلاد مصر يدعونا لاستحضار التاريخ الأنثروبولوجي والثقافي

ينتمي وينغمس  والذي ليس من الضرورة أن يكون مفكرا ومثقفا، بل هو الفرد الذي عاش ويعيش داخل بلاد مصر،  .كائن ظاهراتي بامتياز

 في تشكيلها البيئي واللغوي والثقافي والحضاري والنفس 

 

الرؤية الجمالية والمعيشية للإنسان المصري عموما، للفلاح وللراعي   حينما نقول بلاد الشمس فإنها تنتني في الوصف واللقب والتسمية إلى

جميعا. سيكون هذا الإنسان  العيش في هذه الحياة الدنيوية التي تجمعناالذي يقدم على اختراق الوجود والزمن وتجربة  وللفرد البسيط في

لن يقل قيمة عن التصورات النظرية التي يستنتجها الباحث   البسيط صاحب فلسفة خاصة ورؤية في العيش وتصور للوجود والعلاقات،

 .المتعمق في دراسة من الدراسات

 

لرسالته وخطابه وصوته وتفاعلاته معه. وحينما ننخرط في قراءة   د، ومع تلقي العالمهكذا تأتي عملية السرد في توافق مع مرسَل الفر

ودائرة قطب مدينة   سنجد أن الفضاء العام هو دلتا بلاد مصر وباقة هبة النيل الخضراء متمثلة في قراها ومدنها  رواية )عيد ميلاد ميت(

أو القاهرة أو غيرهما، بل هو إشارات رمزية وتوظيفات   الإسكندريةطنطا وما جاورها. لن يكون حديثا عن محاور مدن مشهورة مثل 

 .العيش والسلوك والعلاقات الأسرية والمجتمعية والمشاهد الحياتية والبنى القيمية المرتبطة بفلسفة  سيميائية جسدتها الشخصيات والأمكنة

 

شخصيات بحالها ومرجعياتها وحاجياتها الحياتية ومواقفها  ال تأتي قوة هذه الرواية في تدفق منساب في الحكي يصور المشاهد وينُطق

وتكامل    تدفق يجري كنهر النيل بهديره وزخمه يمزج الأصول مع الفروع، وأشكال الخطاب والأحداث، ودرجات تأثيرها وتأثرها. هو

 .البناء العام للعمل الروائي عند الكاتب أحمد طايل

 

وعرض نماذج شخصيات قد تصبح شبه مثالية في نموذجيتها وقدرتها على  تيار الزمان والتواريخ،إن اختيار العنوان، واختيار المكان، واخ

سحرية باذخة استطاع الروائي   رسالتها التربوية والقيمية والمجتمعية والحضارية، كل هذا يتم بجمالية رائعة وبوصفة أن تكون قدوة تخلدّ

 .(والأدبي والحضاري في عيد ميلاد ميت شخصي والثقافيسيد/ أحمد طايل أن يقدمها لنا تتويجا لمساره ال

 

لن ينوب عن الرواية في التعرف عليها وخوض غمار قراءتها. تلك  .ولن يكون هذا التقديم سوى توطئة محبة للإبداع والقراءة والتلقي (

  صمت بقوة إيجابية تاريخ الإنسانية،كل متلقٍّ ومتلقية. عسانا ننسجم مع رسالة شخصيات عظيمة ب  عملية منوطة بكل قارئ وقارئة،

الإنسانية الراقية منجزه الإبداعي وباقته الروائية   شخصيات أراد الكاتب سيد/ أحمد طايل أن يهُديهَا توظيفه الرمزي والسيميائي، ورسالته

وما    ار للجمال ضد كل ما يخدشهوالشمس والهواء وضياء القمر ونبض القلوب وعشق الحياة والانتص  الجديدة المليئة بعبق التراب والماء

وتواضع وإيمان وحب للخير وعمل به. وهذه   يخدش كرامة عيش الإنسان. فالكرامة ليست بمادة إنما هي إنسان وعفة وعزة نفس وقناعة

 .والإنسانية، مداخل لأفئدتكم الراقية والنبيلة  مداخل للقراءة وللعشق وللقلوب المحبة للخير

 



 الحسن إمامى

  كاتب مغربى

. 

=============== 

 عيد ميلاد ميّت قراءة لرواية                                        

 الكاتب التونسى

   التومى  الناصر

                                                                                       

احترمت   المصري الصديق أحمد طايل الذي أصرّ على أن أطّلع عليها ورغم ضيق الوقت والظرف الصحي ميلاد ميّت رواية للكاتب عيد 

 .فيه ثقته في وحسن ظنه بي فما إن وجدت فرصة من الزمن لم أبخل

من الأحداث التي مرت   ت وهي نهاية لسلسلةالرواية جاء في آخر صفحة حيث يحتفل حفيد بعيد ميلاد جدهّ وهو ميّ  عيد ميلاد ميّت عنوان  

 .بالقرية على الجدّ وأبنائه وأحفاده ومساعديه جعلت منه أسطورة خير وبركة

والمروءة والقيم رغم  الأول من القرن العشرين حيث لا تزال الأرض بكرا والناس على طبيعتهم المثالية التقوى زمن أحداث الرواية الثلث 

 .المحاولات العديدة للثورة عليها سطوة الباشوية وإن لا زالت مصر تحت كلكل الحماية الأنقليزية رغم

يحتضن الفقير والعامل المجدّ التقّي ويصطحبان العقود في ودّ   المكان قرى مصر والصعيد حيث الغني النبيل صاحب الأراضي الشاسعة

كيف يضمّها إليه   رحمة بعد أن تلبّست بها بعض التجاوزات الإقطاعية وإذا العامل الفقير عملة نادرة يعرف  ورحمة وتكافل. فإذا بالباشوية

 وت أحدهماإلا م صاحب الثراء لتتواصل المسيرة بينهما في تناغم مستمر لعقود لا يقطعها

وخاتمة منفرجة أو   شخصيّة واحدة أو مجموعة صغيرة يمكن تتبّع أحداثها بيسر مع مصاعب وعوائق غير منتظرة الرواية غير مبنية على 

أو بالصحبة لا تتصادم بل تتلاحم في العمل الصائب الخيّر.   متفجرة بل هي سيرة عديد الأسر تتشابك في العلاقات بالمصاهرة أو بالعمل



من جديد في   إلا هادم اللذات والغريب أن الكاتب يجعل لكل من نكب في صاحبه مخرجا مريحا ليكمل حياته كان يقطع بينها و التواصل وما

 نفس الوتيرة

يّة بالعائلات الغن  ليس بالتسلّط بل بفعل الخير واحترام الغير ونجدة المكلوم ورعاية المحتاج تربطها علاقات عائلات عريقة ثرية متنفذة 

في الإقامة لا تتوانى عن نجدة من تخذله الأيام، ولا يعكّر صفوها فقط إلا   الشبيهة لها وكذلك بالأسر الفقيرة العاملة معها وحتى المجاورة لها

وا في  انسلخوا من جذورهم ليذوب  لا يشاركون الآباء في حبّ الأرض فإذا ما سافروا للتعلم بالحضر أو في ما وراء البحار أبناؤها الذين

فيعمد إلى بناء مستشفى أو مدرسة أو غيرها من المرافق العامة ويجعل لها   عالمهم الجديد وكان هذا مما يصعّب الأمر على كبير العائلة

إليه ليحببه في الأرض   الفلاحية أو الدكاكين لتأمين دوامها حتى بعد مماته ويحاول أن يجذب أحد أبنائه أو أحفاده أحباسا من الأراضي

لأبنائه الذين فضلوا المدن وأوروبا على الاستقرار بالقرية والأطيان.  هلها وليبقى يحرس الثروة واسم العائلة حتى لا تندثر لو تركتوأ

فيكتب له كتابا بأن يلتجئ إلى  قبل أن يقضى يفكّر في من يعمل لديه ويخاف عليه من الضياع بعده لو تركه في ذمّة الورثة  وترى هذا الغني

صديقه وحسن ظنّه به ويستقبل هذا العامل وكأنه أحد أبنائه ليكمل حياته معه   حميم بعد موته ليعمل عنده ويفرح هذا الصديق بهديّةصديق 

 .بأمان

أحدهم   والحماية، ولم نلاحظ تبرم على العائلات الثرية وهما تتكاملان الأولى بالساعد والأمانة والثانية بالمال والجاه العائلات الفقيرة تعتمد 

كلاهما متخرّجان من مدرسة واحدة ألا وهي مدرسة الفضيلة فلا يحيدان عنها وهي عقد  من الآخر ولا تسلطّ الثرّي ولا تمرّد الفقير وكأنما

ركيز  تامّة مما جعلهما فعلا يتكاملان في ت  ينفصم بينهما وراضيان بذلك حد القناعة التامة وهو ما جعلهما يعيشان في ارتياح وطمأنينة لا

 مجتمع ريفي فاضل طوباوي مريح للجميع

قيم فاضلة ونجدة المحتاج   لقيم الإسلامية والعربية النبيلة فشخوصها من الأثرياء والفقراء والعملة على حد سواء بدت أحداث الرواية أمينة 

مقابل عمل يقوم به المحتاج لصيانة كرامته   والمورد الكافي ليس منّة بل  من أصحاب الجاه وإشعاره بالطمأنينة بتأمين له السكينة والراحة

من المجتمع الذي يعيشان فيه جنة   فهو أمين على ما كلف به من مهام يقوم بها بكل إتقان وهذا التناغم بين الطرفين يجعل أما العامل المحتاج

 .وحياة

ولا اعتداءات ولا عمليات ثأر   فلا تتخللها المآسي والفواجع امتداد صفحاتها المائة كانت وفيّة للحياة السعيدة الهادئة بدا لي أن الرواية على 

باستثناء واحد وهو هروب أحدهم لما علم أن الانقليز تفطنوا لتورطه في محاربتهم  أو مطاردة من قبل النظام ولا تمرّد على السّلطة القائمة

 .الصراعات بين طبقتي الفقراء والأثرياء وافتقدت

بمصر في ريفها وبين عائلاتها الثرية والفقيرة حياتهم وعلاقاتهم  بيرة عالم الثلث الأول من القرن العشرينأحمد طايل يرسم بأريحية ك

 .وقدر تنغيص تلك الحياة بمآسي وفواجع باستثناء أحداث الموت الطبيعية التي يتقبلونها كقضاء أفراحهم وأتراحهم دون

 : تخللت مراحل الروايات خمسة عناوين فرعية

  .كّةـ مكي س

 .ـ محمد عيسوي مفتاح الشهير بالبرنس

 .ـ رشوان جابر الصعيدي

 .ـ حفيد الباشا

 .ـ عيد ميلاد ميت

 كان همزة وصل لا غير بين "المكي سكة "  المتضمنة لأسماء وشخوص المحركة لتفاعلات وأحداث الرواية فقط ومن خلال هذه العناوين 

هذه الأسماء نستشف أن العمل هو رواية شخوص تعارفوا   على وقائع الرواية. ومن خلالبينما تربعّ البقية  "محمد العيسوي"و  "رشوان"

 .بالوفاء لبعضهم البعض في غير طمع ولا جشع يجمعهم النبل والقيم الإنسانية السّامية وتصادقوا وتآخوا فكتبوا مسيرة عبقة



يقطع مع تسلسل   في العمل الروائي فهي تثري العمل بحكي جديدجانبية من بعض شخوصها وهي تقنيات أحبذها  الرواية تخللتها حكايات   

 الرواية ويفتح نوافذ من الآفاق للقارئ ما كان ينتظرها

وإن طغى ضمير   الأصوات والضمائر في الرواية ضمير الغائب فضمير المتكلم وتقع مراوحة وتداول السرد بينهما وما يلفت الانتباه تعددّ 

ولعل بعضها جاء مؤثرا مثل لوعة موت زوجة صغيرة   المتكلم وساد وهيمن محمّلا لنا الماضي من الأحداث والذكريات حلوها ومرها

في الطريق فيهدئ من   بنجدة أحدهم من الأثرياء. ويفرّ آخر من سلطة الأنقليز فيلتقيه ثري السن مما جعل رجلها يهجر قريته ويسعف

 .ويكرمه ويقبله للعمل عنده معززا مكرما ربه منه ويؤنس وحدتهروعه ويق

الأنا قادر وحده على   على الرواية حميمية تتناغم مع طابع الرواية المبنية عل الفضائل والقيم النبيلة فهذا وفد أفضى هيمنة ضمير المتكلم 

ذلك استعملته في أهم رواياتي وأنجذب إلى أي عمل روائي بني على ل البوح بأعماق النفس الشفاّفة البريئة المعطاءة أفضل من بقيّة الضمائر

 والأسرار المتخفية في ثنايا القلوب  هذا الضمير الكاشف للمكنونات

الأصوات لتقصّ   يكن مستقيما خطيا استغل الكاتب علاوة على تعددّ الأصوات وتقنية الاسترجاع من قبل هذه زمن أحداث الرّواية لم  

وقد تستغرب قبل أن تنتهي من القراءة ما دور هذه الأحداث الجانبية   .ية والتي تؤلّف مع بقيّة الأحداث هيكل الرواية الكاملحكاياتها الجانب 

وينشّط ذاكرته فقط    أنها صلب العمل الروائي لكن ارتأى الكاتب أن يتلاعب بالقارئ ويبعث فيه التساؤل والدهشة لكن في النهاية تكتشف

 .ملاعبة وهي تقنية حديثة في العمل الروائي ة زمنية الأحداث الخطية المستقيمة إلى أخرى مراوغةليخرجه من كلاسيكي 

نستشف منها إصرار الكاتب على   بعتبة تلخّص مضمون أحداث الرّواية ومتناغمة مع رمزيتها " عيد ميلاد ميّت " استهل الكاتب روايته  

ويعتبر بعض الأحياء من شذوّا عن طوق    حتى ولو كان أهلها قد واراهم الترّاب  الحقّ  ي الحياةالحياة العليّة بالفضائل والنبل جاعلا إياها ه

 :سرّ الحياة أموات

هي أساس البقاء، فلنبحث عما يجعلنا أحياء. هناك أحياء فوق   هناك من البشر من يظل حيا لعقود بعيدة المدى، المواقف الجادةّ والمؤثرة

  .تحت الأرض أحياء الأرض أموات، وهناك أموات

الفضائل ويسفّ   بيتي شعر تحملان نفس مضمون العتبة العبقة بالرفع من الروح المعنوية فهو يعلي من شأن وفي النهاية أيضا جعل من 

 .نقيضها الموت

 مكارمهم اتتوما م        كم مات قوم 

 .الناس أموات وهم في        وعاش قوم

للمقاومة ضدّ الانقليز أو نتيجة ثأر أو تسلط عائلة ثرية أو تمرد عائلة   الرواية مفتقرة لعمود فقري يشحنها بطاقة من الصّراع الوجودي إما

إلى الآخر. ففي العصر الحديث   درامي يشدّ القارئمراحل الرواية وشخوصها حولها إلى النهّاية وهذا مما يشحنها بتصعيد  فقيرة وتتوحّد

والتلفزيون وحتى على أمواج الأثير وهذه المواكبة تتطلب حدثا غير عادي يخرج   الرواية مطالبة بأن تواكب الأعمال الدرامية في السينما

انفجار وتلوح من ذلك عبرة   فراج أوكما أسلفنا ثأرا أو نضالا أو مأساة يشارك في خضمها أغلب الشخوص ينتهي إما بان  عن المألوف

الذي يجمع حوله الشخوص والأمكنة والأزمنة والتي تتطلبه الأعمال   ودهشة، لذلك فإن ميلاد ميت في حاجة إلى مثل هذا الحدث الرئيس

 .تؤثر فينا إلى حد البكاء قدأحمد الطايل رأى أن يريحنا من مثل هذه الأحداث المؤلمة إلى أخرى بديلة تريح النفس و  الدرامية، و لعل أديبنا



 

==============. 

 

= 

 جدلية الطرح الموضوعى وسلطوية النص

  

  طايل لكاتبها / أحمد " ميت  عيد ميلاد " فى رواية                                 

 

   رؤية / أحمد إبراهيم عيد                                                                           

 

 : بهذه الكلمات  روايته ذات الأبعاد الدرامية المتشابكة بين قوسين داليْن هاميْن ، حيث يفتتح روايته بداية ً .. يضع الكاتب    

 " ..يظل حيا ً لعقود بعيدة المدى  هناك من البشر ، من "

 " أساس البقاءالمواقف الجادة والمؤثرة ، هى  "

 : ويختتمها أيضا ً بهذا البيت الشعرى بدلالته القوية

  "ُ  وهم فى الناس أموات ٌ  وعاش قوم     ***   مات قوم ٌ وما ماتت مكارمهم كم "             

البلاغية واللغوية ،   اءاته العكسية، كانت الدلالة الجوهرية الإشارية الأولية ، فى ذلكم العنوان اللافت بإيح ومع هذين القوسين الداليْن    

 . خلال الأحداث الدرامية التى تجبر المتلقى على السعى لاستكناه واستكمال هذا المعنى من



على المبدع ، ثم .. على المتلقى    سلطوية النص الروائى وجدليتها مع الطرح الموضوعى ، وتأثير ذلك " لما أسميناه ب ولذا .. فإننا نعود    

 . بمستوياته المختلفة

 

من خلال درامية   الحصيف مدى تأثير التجربة الشعورية الخاصة لكاتبنا ) الذى نشأ فى بيئة ريفية ( ليحاول وربما يستشعر المتلقى    

السلبى للحياة العدمية ، الذى ينُسى صاحبهُا بمجرد مفارقته لدنيا  حالة من المجابهة والمقاومة لما يسُمى بالمعنى أحداث روايته ، إيجاد

مجتمعيا ً ، والقائمة   على أن الذاكرة البشرية ، تحتفظ وبقوة ، لذكرى وأثر شخصيات بعينها ، وهى الأنفع للناس ًالناس ، ويؤكد أيضا

  .أسس من القيم المجتمعية الأصيلة والنبيلةعلاقاتهم بالآخرين على 

 

والخيِّرة ) على   بالشخصيات ٍ الإيجابية  يحتشد طوال الرواية  - بتحيُّز ٍ واضح من الكاتب - ، أن المتن الدرامى  ومعنى سلطة النص هنا    

از لها ، فصارت على مدى الحراك الدرامى  على الكاتب المنح الدوام ( وكأن هذه الشخصيات قد مارست سلطتها السيكولوجية والإبداعية

حاولت هذه الشخصيات مرارا ً بطبيعة الحال أن تتواجد فى ثنايا هذا الحراك   تنفى وتبُعد أية شخصيات سلبية أوعدمية ، حتى ولو  ،

  . الدرامى

 

عبر عقود متتالية ، فعلى  شمل أجيالا ً عديدةالدرامى تتحرك الدوال الزمنية بمساحاتها الواسعة عبر الأحداث ، لت  وعبر أسلوبية السرد    

ذلكم الجد المجايل لزمن الاحتلال البريطانى لمصر .. وهو يمارس   – أبطال الرواية  أحد – " رشوان " سبيل المثال نرى الجد الأعلى ل

 " .. وبعد ذلك نعاين معايشة لبعض الإنجليز الجد الأدنى لرشوان عن قريته ، لحمايته من بطش الأمن ، بعد قتله " محروس " إبعاد

البدوى الذى يقتنع بمهاراته الخاصة ويأتمنه على أرضه وأملاكه ،  لحياته اللاحقة مع ) توأمه الروحى ( / حازم باشا  الإيجابية  " محروس

  امل مع خير الأراضىفى التع  المهارة والأصالة لتتسلسل " رشوان " والد  " جابر " لينجبا " جوهرة زيدان " ويزوجه من ابنة الحسب

 . لحازم باشا ضدهم  /  بما يوغر صدر الإخوة الأشرار .." رشوان " البكر من الجد ، للوالد ، ثم للابن

 

والذى يوصى قبل وفاته ببناء مسجد ،   " حازم باشا " رجل الخير ، والد " محسن باشا " الزمنى .. يبدأ من والمثال الآخر فى التسلسل    

يعيشون  ليسير الباشا / حازم على نفس النهج الخيِّر ، على الرغم من اختلاف إخوته ) الذين .. ومستشفى ، ومدرسة ، ودار لتحفيظ القرآن

  وميراث الخير ، بمعاونة والأراضيلممارسة المحافظة على السراية   " خالد " الحال باستدعائه لحفيده ولكن .. ينتهى   خارج البلاد ( معه ،

 . "  رشوان "

 

من تعدد وتواتر الدوال   النسق الروائى كثيرة ، بما يوحى أننا أمام رواية أحداث فى المقام الأول ، على الرغم وتشابكات الأحداث عبر     

محلة نصر ( بمحافظة البحيرة ، لينتقل الجد   الأعلى لرشوان فى بلدة ) المكانية عبر الأحداث ، حيث بدأت دراما الأحداث الأولية للجد

 " الكريمة ببلدة ابنة العائلة " جوهرة  " ثم يتزوج محروس من  مركز السنطة، " شنِّرة البحرية " مع حازم باشا لقرية " محروس " الأدنى

 " عيسوى مفتاح " على رشوان ، فيرسله برسالة خاصة لرجل الخير أيضا ً البرنس "  حازم باشا " ، ثم حينما يتآمر بعض إخوة " الهياتم

الخاص للباشا ، وذكر المحلة فى حالة تجهيز عرس   المقيم ب ) كفر منصور ( مركز طوخ ، ذلك بالإضافة إلى ذكر ) طنطا ( فى الوقف

الصعيد ، وأيضا ً   عبر بلاد خط "  محمد مفتاح " ة التجارية لفى جنوب الوادى ، أثناء الرحل ( محروس وجوهرة ، وذكر بلدة ) الجفادون

 . الرواية جاء ذكر قرية ) كفر ربيع ( بالمنوفية والتى هى أصل نشأة أسرة كاتب

 



  هؤلاءالكاتب مصورا ً لأهلها الأخيار من علية القوم ، أو من أهلها الطيبين ..  والمقابل دراميا ً لهذه القرى الطيبة ، التى تخيرها     

الأصالة وعن   ، والذين يرتحلون للإقامة ب ) ألمانيا ( أو ) فرنسا ( مبتعدين تماما ً عن المجابهين ل ) محدثى النعمة ( من أبناء البشوات

 . أرض الخيرات

 

شخصيات بطبقاتها لل رواية شخصيات تعددت فيها مستويات الكينونة الخاصة  أيضا ً أمام  يجد المتلقى نفسه وفى السياق الدرامى    

التى تمحور حولها السرد الدراماتيكى للأحداث ، تتمثل فى أربع   المتعددة وبتباينات تفاعلاتها الاجتماعية ، إلا أن الشخصيات الرئيسية

وهذه   .. " خالد البدوى " وحفيد حازم باشا " و " محمد عيسوى مفتاح "  و "  رشوان "و " محروس  " : شخصيات محورية هى

على التواصل الوجدانى والفكرى   كمرتكز إنسانى يؤكد على ذلكم التماهى العاطفى القائم  قامت عليها كل التشابكات الدرامية  ت الشخصيا

 . يتميز بها أهل الريف المرتكز على التكافل الاجتماعى وعلى القيم الأصيلة التى

 

، إلا أن السرد   ات ، والتفاعل الإيجابي مع الخير المتاح من الطبيعةبالخيرية الاجتماعية فى دواخل الشخصي  وعلى الرغم من الارتباط    

، الخوف ، الثقة ،   على تلكم الهيمنة للمشاعر المتباينة من ) الفرح ، الحزن ، الغضب - فى معظم الروايات    هو الحال  كما - الدرامى ارتكز 

إلخ ( وذلك للوصول إلى أفضلية الحراك الدرامى المرتكز على تفاوت   ... الارتياب ، والتوقُّع و الدهشة والاندهاش ، و الحميمية الإنسانية

السياق الدرامى    المجتمعى وبالبيئة المكانية .. إلا أن التيمة الأساسية فى وتأثيرها فى ارتباط الذات بالمحيط  الوجدانية، درجات هذه الهيمنة

للهجرات عن المكان ، وهجران الأهل والأحباب ،    فى ظاهرة الآلام المؤديةتمثلت   الأداء السردى ، التى أدت إلى تصاعد وتنوع آليات

 . لأسباب تنوعت واختلفت حسبما ورد فى الحراك الدرامى وذلك

 

  : للشخصيات الرئيسية المذكورة آنفا ً بدواع ٍ مختلفة جاءت هذه الهجرات المتكررة     

 

زوجته المثالية الوفية /   " بثينة " برغبته وتحت ضغوط نفسية بعد افتقاده ل " وى مفتاحمحمد العيس " ، قام بها هجرة اختيارية  : ً أولا

البور ،   على الأذى الذى نالها من أهل العيسوى وخاصة ً من الأم التى كانت تصفها دائما ً بالأرض ًالعاقر ، والتى صَبرَت إيمانيا ً وأخلاقيا

 . مهاجرا ً بعيدا ً عن أرضه وأهله لم يحتمل محمد العيسوى فراقها ، وارتحلإلى أن أصابها ورم خبيث ماتت على أثره ، ف

 

والذى أبعده والده عن أرضه وزوجته وأولاده حماية ً له من   " محروس " ثانيا ً: هجرتان إجباريتان ، تمت إحداهما للجد الأدنى لرشوان

مخلصا ً له ومراعيا ً  " حازم البدوى " فى كنف الباشا " جابر "  الذى عاش بعد أبيه " رشوان " ل  أو القتل .. ثم الهجرة الثانية الاعتقال

هامة للعيسوى رجل البر موصيا ً إياه  أعطاه رسالة "  حازم " ، ولكن مع سطوة أخوة الباشا وتنمرهم عليه ، ومع دنو أجل لأرضه وأملاكه

 . " العيسوى مفتاح " للانتقال ليحيا فى كنف البرنس

 

  والأحباب ، خاصة ً ممن يمتلكون القيم الأصيلة والنفوس الزكية  وما أصعب وأقسى التخلى عن أمكنة الميلاد ، والتخلى عن الأهل ]]

  [[  المجتمعية الراقية .. ذلكم ما حدث فى الهجرات الثلاث الماضية لذات الجمعية وللقيمالزاكية.. إلا من أجل الانتصار ل

 

  : .....  لتؤكد ذات المعنى ولكن بشكل ٍ آخر .. وذلك فى ختام الرواية الهجرة الرابعة ، جاءت     



 

يغادر  كى -الذى توسَّم فيه الخير  - " خالد " حفيده) فى أواخر أيامه ( ل  "  حازم باشا " ثالثا ً : هجرة عكسية بدعوة خاصة وراجية من

  والخير والتكافل الإنسانى والألفة الوجدانية  الدفء الرفاهية الأوربية المُعلَّبة المصنوعة ، ليعود إلى أرض أجداده التى تحمل سمات 

 . المرجوة

 

 

 

 

 :ً  ظواهر أسلوبية مشهديا ً وحكائيا

 

 

بإنشاء المشهد   واهر نشير إلى أن أسلوبية السرد المشهدى عند كاتبنا تمتلك سلطة الاستهلال السردىالظ  قبل أن نتناول بعض هذه    

-وبتنويعاته الدرامية  بشخصياته- الحكائى ( نلاحظ امتلاك سلطة هذا السرد   بتفاصيله الأولية ، ولكن عندما تستهويه طبيعة ) السرد 

 . الواضحة على مجمل الأحداث المتواترة المتشابكة وجدانية ، وهيمنتهمسارات الحكى الخاص بمستوياته الواقعية والل

 

 . من السرد المشهدى المؤثر فى سياق الأحداث نتوقف مع نماذج  المفارقات فى السرد الحكائى، وقبل أن نتناول بعض    

 

بالطرح الموضوعى ، سيتجلى ذلك فى    المرتبطة    ) بتفصيلاته( وتأثيراته القوية  المشهدى  الإيحائى للسرد إذا التفتنا إلى المنحى    

الشهير ، متأملا ً لجمال   ( فى شرفة شقته المطلة على ميدان ) الكونكورد " خالد " حيث يجلس .. " حفيد الباشا " استهلال الفصل الأخير

لقريته ، ثم يقف مستمتعا ً برؤيته لتدفق مياه نهر ) السين ( الذى يعشقه خاصة ً   المشهد ، ومسترجعا ً لذكرياته مع جده فى زياراته المتباعدة

من ) باريس ( إلى زمام أرض الخير / أرض   عندما تتلألأ الأضواء منعكسة ً عليه .. ثم فى هذه اللحظات يتخذ قراره الهام بالعودة فى الليل

 . الأجداد

 

) الجن   والاستمتاع بجماليات هذا الإبهار المتحقق بمدينة  ذلكم المشهد ، قوة الارتباط الفطري  يستنبط من تفاصيل هنا يمكن للمتلقى أن    

الإنسانى والألفة الوجدانية كما يجب أن   ولكن .. قوة الشغف الداخلى لديه بتحقيق التواصل  ، " خالد " والملائكة ( التى نشأ وترعرع بها

لا ً بتلك المشاعر ل الباردتكون ، جعلته يحسم الأمر بترك هذا الجما الخاصة التى    ، والعودة لأرض الدفء والألفة ، العودة نهائيا ً محمَّ

   وللناس ، ومن هنا جاءت هذه الهجرة العكسية استمدها من روح جده الذى يحيا بالناس

من أهم الأسباب الرئيسية فى الإبتعاد   (( فقط   وليست الغربة ))  عن الذات والتى اختتم بها الكاتب روايته مؤكدا ً على فكرة : أن الاغتراب

 . الأصيلة عن القيم الإنسانية

 



  وبطبيعة الحال للأماكن ، ولا أدل على ذلك من الاستهلال  دورا ً هاما ً فى التجسيد الحى للشخصيات والأحداث، والسرد المشهدى يلعب    

  : الطبيعة بهذا المشهد الدال للفصل الأول المؤسس لتشابكات الأحداث ، وذلك بتصوير ثورة

 

بكل شئ ، بالبشر العائدين ومعهم ماشيتهم يتطوحون يمينا ً ويسارا ً من  الشمس أعلنت الرحيل قبل موعدها ، الرياح الشديدة تتلاعب "

  " ...... شدتها

 

  : ... بنا إلى محطة القطار ب ) طوخ قليوبية (  ثم يستمر المشهد ليصل     

 

يعمل بها ناظر المحطة ،    وحجرة ناظر المحطة الصغيرة التى  مجرد رصيف بطول لا يتجاوز العشرة أمتار ، وأرائك خشبية متهالكة، "

 " مكى سكَّة " عليه مكى بهلول ، أو كما يطلقون

 

يحدث نفسه وهو فى   يمثل أيضا ً مع والده نموذجا ً للمهاجرين إلى ) كفر منصور ( والذىهذا ) المكى ( الذى  هكذا تبدأ الأحداث مع    

  : انتظار قطار الليل

 

  "  التى تكنس كل شئ ليس هناك من مجانين يأتون بهذا الحال من ) زعابيب ( الرياح "

 

مستفسرا ً عن طريق الوصول لكفر منصور ، فيستضيفه   مرتحلا ً مع زوجته وأبنائه "  رشوان "  وصول   ، يفاجئه مغادرة القطار وبعد    

 ..... ( البتاو والجبن القريش والجرجير )  وأهله فى حجرته مقدما ً لهم طعامه

 

الهجرات أنها  لأصحاب الهجرات عبر السياق الدرامى ، سيعاين المتلقى أن القاسم المشترك بينهم فى هذه ومع استقراء مشاهد الارتحال   

وأنها تمت جميعها تحت جنح الظلام ، وكأنها إشارت للسعى   جة ٍ حتمية للقسوة والظلم المقترنين بظلمات الجهل المجتمعى ،جاءت كنتي 

 . ، وذاك الظلم ، وهذه الظلمات الدؤوب للخلاص من آثار هذه القسوة

 

منهم بمن يتبنى سعيهم لإثبات  لم والقهر ، بأن يلتقى كلّاً بينهم وهم يسعون لإثبات ذواتهم الخَيِّرة بعيدا ً عن الظ والقاسم المشترك الأهم    

 : ...... قدرات الخير الكامنة فيهم وذلك فى نماذج متباينة

 

  محفوظ العربى " الثرى بعد مأساة زوجته ينطلق مصدوما ً مهموما ً وهائما ً على وجهه فيلتقيه تاجر الأقمشة " محمد العيسوى "  هاهو     

النبل والوفاء والإخلاص ، يستأمنه على مخازنه الخاصة ، ثم يساعده ليصبح تاجرا ً  ومواسيا ً إياه ، وعندما يتوسم فيهمتعاطفا ً معه  "

 .  للأقمشة ، ليستوطن بعد ذلك ) كفر منصور ( ليصبح من كبرائها الأثرياء ًجوالا

 



 " حازم باشا البدوى " ، فيلتقيه ى ، يرتحل دونما وجهة معينةالمطارد أمنيا ً لقتله بعض جنود الاحتلال الإنجليز " محروس  "  وهاهو    

رجله الأول المباشر لأعماله ، بل   فى مجال الزراعة فيجعله  مهاراته وخبرته الخاصة الذى يعُجب بوطنيته وشجاعته ، ويصحبه ليكتشف

 . من بعده الحسب والنسب ، ليستقر معه هو وأولاده ابنة " جوهرة " وصديقه المقرب ، ويزوجه من

 

الذى يكُرم وفادته   " العيسوى مفتاح " للثرى "  حازم باشا " الذى يرتحل بزوجته وأولاده ، ومعه خطاب توصية من " رشوان "  وهاهو    

 . ، ثم يجعله رجله الأول فى جميع أعماله عليه ، ويختبره ليعلم مدى علاقته بالباشا

 

  ، بما يذُكرنا بوصية بين أهل الخير وأصحاب النفوذ الخيِّريين ، يشير فى دلالة هامة لتقارب الأرواح الطيبة ولعل الكاتب بهذه اللقاءت    

  : حين أوصاه  "  جلال الدين الرومي " المعلم الهادى للشاعر والفقيه  " شمس التبريزى "

 (( عن ذاتك  لا تبحث عن الأشخاص ، فهم سيأتون إليك كهدايا فى بحثك الدؤووب ))

 

الحراك الدرامى يتجه    والتزاوج المستمر بين السرد المشهدى والسرد الحكائى فى فضاءات أنساق الرواية ، يجعل  والتداخل المتواتر ..    

، أو على   الشخصيات لتظهر بشكل ٍ إيجابي على مستوى التفاعل مع الآخرين والجمال الكامنة فى أعماق  لصالح تحقيق معانى الحق والخير

ذلك ، حين يمارس كاتبنا تقنية ) الحكى الخاص داخل   مستوى استخراج الخير الكامن فى معطيات الطبيعة ، وسنذكر هنا بعض الأمثلة على

  : .... الحكى العام (

 

ذاكرا ً له ) أن الطبقة المخملية لا تعطى ثقتها  .. " باشا حازم " مع " رشوان " قن من علاقةأن يستي  "  العيسوى مفتاح " حينما أراد **    

 " بشدة إعجاب الباشا بجدهً  ألا بشروط ( .. يبدأ رشوان فى سرد حكايته هو وأبيه الذى حكى له عن جده ، مستشهدا الكاملة للعاملين لديهم

، فهاهو يتشممها تارة ً ، ويتذوقها تارة ً أخرى ، ثم يميل عليها وكأنه يحادثها ..  الزراعيةحيث راقبه وهو يتفاعل مع أرضه  .. " محروس

تعطيه من قبل .. وكان التسليم التام من  يقتنع الباشا بكل ذلك ، إلا حين أعطت الأرض فى نهاية الموسم الزراعى أضعاف ما كانت ولم

 . جميع أسرار الأرض  "  رشوان " ه حفيدهومن بعد " جابر " الباشا لمحروس ، الذى علم ولده

 

والتى جاءت كمثال    المحبة الخالصة،  تبادل مع أهلها الطيبين " كفر منصور  "  فى " محمد العيسوى " بالتاجر حينما استقر المقام **    

لمجاورة ، وفى طيات الخبر أنه  ا الخير والإصلاح ، حيث أنقذ البلدة من شبه كارثة ، حين جاءهم خبر وفاة أحدهم فى البلدة واضح على

 تصدى لهم هاتفا ً أن يستيقنوا " محمد العيسوى " البلدة الأخرى ،، إلا أن مات مسموما ً ، فهاج رجال البلدة وخرجوا بأسلحتهم لمواجهة

بب هبوط حاد فى الدورة  أن الوفاة حدثت بس ويتبينوا أولا ً من الحقيقة ، وأن ينتظروا نتيجة الطب الشرعي فى الحادثة ، والتى أثبتت

  .الدموية

 

بأنه قد اعتدى عليها ، أشار على عمدة القرية أن يعقد جلسة لأولاد الشيخ  اتهمت أحدى البغايا أحد أولاد شيخ المسجد بالبلدة  وحينما **   

  .البغى من ذكرته من أولاد الشيخ ، فارتبكت وأشارت إلى غيره ، وتبرأت ساحته جميعهم لتستخرج

 



الزواج منها ، فرفضت   الذى توفى عنها زوجها الثرى ، فصارت مطمعا ً لراغبى " تحية " لسان الأرملة كل ذلك الحكى جاء على    

الوجع ينادى   " الذى عرفت كل أحواله السابقة فصرحت له قائلة " محمد العيسوى " الجميع ، ولكنها سارعت بعرض نفسها لرجل الخير

 . "  العيسوى " و " بثينة "  وأنجبت له فتزوجها " الوجع يا عيسوى

 

الخير فى أبهى صوره ،   الهامة : كن صادقا ً ونقيا ً مع نفسك ، تفُتح لك كل الطرق وكل الأفئدة... ويصل إليك هنا تتحقق تلك المقولة ))    

 (( ..مادمت تبغى الخير للآخرين بوعى.. وفهم.. وحكمة

 

تناولت ضمنيا ً أجواء ذلكم الزمن الماضى بتشابكاته المجتمعية ،   - عبر فضاءات السرد- وفى الختام نقول : بأن الدوال الزمنية  ***

أبدلت الكثير من القيم الإنسانية  طبيعة التغييرات المجتمعية الآنية ، والتى  ، ولكن .. ماذا يكون الحال إذا تناول الكاتب وإشكالياته المتعددة

 الوجدانية والفكرية والدرامية ، فى ظل هذه المتغيرات ؟؟  الأصيلة ، حتى فى مجتمعاتنا الريفية ، وكيف تكون التفاعلات

 الكبرى   المحلة                                                                                             

                                                                                            
٢٠٣٤ - ٤ – ٢٠ 

 

 

 

 



 قراءة في رواية "عيد ميلاد ميت" 

 للأديب: أ./ أحمد طايل

 

الرواية بأسلوب سردي يمزج بين الواقعية والحس الفلسفي، ويعتمد على المتقابلات  تتسم 

المزدوجة، كالحياة والموت، والحضور والغياب، بوصفها محرك للفكرة وبوصفها بنية أساسية 

للحبكة القصية في الرواية، بينما اللغة سهلة فصيحة في السرد تميل إلى العامية في الحواريات،  

 لى التعبيرية العميقة التي تخدم فكرة العامل الوجودي في الحكي الروائي للعمل. كما تميل إ

ويمكن رصد هذه التموجات والتقلبات في ثنايا الأحداث والحوارات من خلال الكثير من  

الصور الجمالية، والأساليب البلاغية، ودلالات المعنى النصي وتداخلات الحدث. ونقطف من  

 ذلك على سبيل المثال: 

 : (Imagery and Aesthetics) أولا: الصور والجماليات  •

تعتمد الجماليات في الرواية على صور ذهنية عميقة تربط المفهوم المجرد بالواقع الملموس،  

 وتحوله إلى مادة حوارية أو تجسيد حدثي داخل حركة الأحداث. ومن ذلك: 

 (: The image of existential contradictionصورة التناقض الوجودي )  (1

صورة ودلالات العَنْوَنَةِ "عيد ميلاد ميت"، بحيث تجعل العنوان ذاته يمثل صورة بلاغية  

عبقرية ومبتكرة، وتعتمد على التضاد أو التقابل الحاد، بين الاحتفال بالحياة في مناسة الميلاد  

تهاء الحياة  ن اأكبر حدث يؤذن بحيات الإنسان وبدايتها، في مقابل الموت الحدث الأكبر والآذن ب 

الدنيوية والفناء الوجودي على الأرض لكيان الإنسان، وانتقاله لعالم آخر ليس من عالم أحياء  

الدنيا، ولا تواصل بينهما، فهذه الصورة ترُسّخ فكرة مهمة وبارزة للرواية، وهي أن الحياة لا  

 وي الخالد. تقاس بالوجود البيولوجي المادي، بل بالقيمة والأثر النافع والبقاء المعن

 

 (: Images of embodiment and diagnosisصور التجسيد والتشخيص )   (2

أنسنة ذكرى الإنسان وأثره وتشخيصه المعنوي إلى صورة ذهنية وجودية متحركة، حيث  

الكاتب فكرته الأولى للقارئ فيصور الكاتب أن هناك من البشر من يظل حيا لعقود زمنية  يصدر 

بعيدة أو طويلة المدى، فيقول: "هناك من البشر من يظل حيا لعقود بعيدة المدى ... المواقف 

الجادة والمؤثرة هي أساس البقاء"، هذه الصور تمثل المواقف والأفعال الجادة العميقة النافعة،  

 لتي تصبح هي الكيان الحي الباقي بعد افتناء الجسد المادي.وا



تشخيص وأنسنة حالة الأمل والتجديد المنشود في زمن أكثر إشراقا من خلال تصوير عودة  

"المصانع التي أغلقت" وعودة "المستوصفات الطبية" وتعود "السرايا مفتوحة دوما أمام  

لسان )البدوي( في سياقات مشاهد الختام،   الجميع" حيث يسوقها الكاتب صورا تراكبية على 

لتكون رموزا لإعادة إنتاج  الحياة النابضة والفاعلة بعد فترة من الجمود واليأس أو الموات  

 المعنوي. 

 

 (:Images of memory and nostalgiaصور الذاكرة والحنين )  (3

حيث    تصوير مشهدي لذلك الضريح وحالة من البكاء، وذلك ضمن مشهد تراجيدي مؤثر

يقف "خالد البدوي" على ضريح جده، والذي يمثل صورة بصرية معيشة نابضة للحنين  

والوفاء، ويرسم أن هذا الضريح ليس نهاية، بل هي في حقيقته ميلاد ونقطة بداية، حيث يقيم  

الاحتفال بعيد الميلاد هناك، مما يجمع بين الموت والبعث المعنوي، والإشارة الرمزية إلى  

تجلاب الماضي العبق بما يمثله من قيم وأمل متجدد في اجترار أمجاد لحياة حقيقية  الجذور واس

 في المستقبل. 

 

 : (Rhetorical Styles) ثانيا: الأساليب البلاغية   •

الرواية تتنوع فيه الأساليب البلاغية، وقد أحسن الكاتب كثيرا في استعمالاتها وتوظيفها  نص 

ببراعدة، بحيث تخدم الفكرة ومعاني الأحداث، ولعل من أهم الأساليب البلاغية بين الأحداث  

والحوارات، هي: التوكيد المنطقي، والتضاد والمقابلة، والتخييل الحالم، بحيث استطاع ن  

 أ يخدم طابعه الفكري، وخطه الوجداني. ومن ذلك: خلالها 

 (: Logical emphasis styleأسلوب التوكيد المنطقي ) (1

بين طيات السرد، وأحيانا كثيرة في سياقات الحوار، يستخدم الكاتب الجمل الخبرية شبه  

ق  القاطعة، والتي تكاد تحمل معنى اليقين عقلا ومنطقا، مثل عبارة التصدير: "هناك أحياء فو 

الأرض أموات، وهناك أموات تحت الأرض أحياء". ومثل السياق السردي لبدايات قصة "مكي  

البهلول / السكة" وابنه: "ولكن ليس كل ما يتمناه المرء يدركه، مات الباشا الكبير، والصغير   /

  ثم تولى حقيبة سفير بإحدى الدول الكبرى، ولم يعد إلى القرية إلا مرات قليلة كل عدة أعوام،

وأصبح الوصول إليه أيضا صعبا"، فهذا الأسلوب يهدف إلى توكيد الفكرة الوجودية للعمل،  

حيث يعيد تعريف مفهومي الحياة والموت بناءً على الأثر الأخلاقي والإنساني، ورؤيته للتواجد  



،  والوجود والأثر الفعال للشخص في حياة الآخرين، وتفاصيل الأحداث، التي قد لا ينتبه هو إليها

 ولكنها كانت ذات أثر. 

 

 (: The method of contrast and oppositionأسلوب التضاد والمقابلة )  (2

يستخدم الكاتب في قصه الروائي، في مواضع تقنية التوازي التضادي أو التقابلي بين  

شطري الجملة في سياق الحكي لتعميق الفكرة وتأكيدها، وتعالي إحساس التشويق، وجذب  

 ذلك:   الانتباه، ومن 

 "أحياء فوق الأرض أموات" في مقابل تضادها "أموات تحت الأرض أحياء".  -

"حكايات اليوم والأمس القريب والبعيد" ، "وحكايات من الزمن السحيق تناقلت  -

بين الأجيال" وهو الذي يمثل الماضي أو الجد، وذلك في تضاده المقابل وهو  

 الذي يمثله الحفيد أو الحاضر المستقبلي. 

تظار ما يرسله الله من وسيلة ن عليه السايرات ذهابا وإيابا" ، و "وقف با "تمر  -

مواصلات تذهب به إلى أي مكان بعيد عن هذه الذكريات"، وهنا يمثل التقابل  

التضادي اللفظي والتصويري في العبارات ذروة حدث في الوجد ليعبر على  

ذكريات، ورغبته  اختلاج المشاعر والحزن ونوازع الهروب وتعلقه بالماضي وال

في التخلص منها وتعلقه بها، مشهد عبقي في تجسيد نوازع النفس البشرية في 

 حالة وجد درامي عال الذروة. 

 

 (: Dreamy imagination styleأسلوب التخييل الحالم )  (3

في نهاية الرواية، يتم استخدام تقنية الحلم أو الرؤيا بوصفها أداة تصويرية بلاغية لتمرير  

اضي بمرموز الجد "ليلة البارحة رأيت جدي بالمنام ..... قال لي كلمات قليلة"، هذا  رسالة الم

الأسلوب يضفي على الرسالة قوة روحانية وانجذاب معنوي نحو دلالات إسقاطها الاجتماعي،  

 ويجعل العودة للقيم والإصلاح أمراً مقدساً ومفروضاً.

 

 دلالات المعنى النصي وتداخلات الحدث: ثالثا:  •

(Textual meaning implications and event interactions :) 

 قوله:  -

 ".هناك من البشر من يظل حيا لعقود بعيدة المدى ... فلنبحث عما يجعلنا أحياء"



نص تصديري عبقري، من الصعب أن يمرمرة واحدة في ذهن المطالع للرواية، ولعله يعلق  

الجملة الشرطية التوكيدية "فلنبحث   بل يتردد القارئ بينه وبين معظم مقاطع الرواية،ف بالذهن، 

..." والتي تفرض على القارئ مهمة وجودية في أن يشارك الكاتب همه وفكرته. وجملة  

"يأخذهم إلى أراضيه الممتدة على مدى النظر"، فهذا المقطع بلاغي يشكل محورا محويا  

يضع فكري حاكمة لتصرفات الشخصيات، وهي دعوة إلى تجاوز  وإسقاطا تراجيديا، حيث  

 مفهوم الزمن البيولوجي والانتقال إلى القيمة، بما لها من تفاصيل جيدة، وممتدة. 

 

 قوله:  -

وقت العودة والإصلاح حان، أن وقت حان ليعود اسم "البدوي" لأن يظل على كل الألسنة  "

 ل دروب القرية ممسكا بيد أولادي". ..... سأنهي اليوم إجراءات عودتنا، سأمشي بك 

نلحظ في النص التكرار التوكيدي للجملة الإنشائية "وقت العودة ... حان"، مما يمنح القرار  

قوة وحتمية، وأنه الأمر أو الحاضر والمستقل المرجو والأمل. وتتجسد الصورة المتحركة  

يم وكل خبرة النهوض والبناء  الحانية الضامة للبراءة والمستقبل والأمل وتمده بالماضي والق

حيث تتجسد في صورة "العودة باليد الممسكة"، فالمشي في الدروب "ممسكاً بيد أولادي" هو  

صورة بلاغية للقيادة والمسؤولية عن الجيل القادم، وأمانة نقلة الخبرات وتجهيزه لأمل المستقبل  

تماعياً وإسقاطا رمزيا لعقد  المنشود، وهذا المشهد في توالي تصويرات الختام يعد عهداً اج 

مجتمعي جديد ممتد من ذلك الماضي العبق فيقدم "إعادة إحياء" القرية، حيث عودة المصانع  

 والمستوصفات والحياة النابضة لبناء الأمل، مما يربط إحياء الذات بإحياء المجتمع. 

 

 ***** 

 أ.د./ محمد أحمد شحاتة 

 عة فاروس أستاذ ورئيس قسم الشريعة بكلية الحقوق جام 

 عضو اتحاد كتاب مصر –شاعر وناقد 

 عضو مجمع اللغة العربية بمكة المكرمة 

 

 



 

 

المحورية في رواية )المتشابهون(  رؤيوية )المحاكاة والتشابه( وتعالقهما بالشخصية 

 للروائي المصري ) أحمد طايل ( , قراءة وفق المنظور  الموضوعي . 

 العراق  – محمد كتوب المياحي  – بقلم : الناقد الأكاديمي  

  - مصر   -المتشابهون , رواية صدرت عن مكتبة )سمير منصور( للطباعة والنشر والتوزيع   

 .  2023عام 

شارة لحيثية البناء الموضوعي للرواية , فهو قائم على ما يعُرف بـ)لغة  وهنا لابدّ من الإ   

السرد الواقعي( ؛ بوصف المسرود ينتمي إلى اللغة المرآوية للواقع , و التي تهدف إلى نقل  

الكينونة الاجتماعية وتصويرها ؛ بغية تحويل تلك الصور والمشاهد الفنية إلى رسائل موجهة  

 للمتلقي ) القارئ ( . 

لنبدأ من العنوان ؛ بوصفه عتبة النص ونصه الموازي بحسب المنهج السيميائي ؛ وعليه    

يمكننا القول أنّ ملفوظ العنوان في رواية ) المتشابهون( , ورد لتجسيد الوظيفة الأولى للعنونة  

ت )العتبة النصية( , بمعنى جاء مدخلاَ للنص ذاته ؛ من هنا القيمة والمفهوم لتلك اللفظة كان 

الخطوة الأولى لفهم رؤيوية )فكرة( صاحب النص, إذ نجد ما جاد نسيج السرد  هو فكرة )  

 التشابه( او المحاكاة .

السؤال : أي تشابه حاول الروائي تسليط الضوء عليه سردياَ ؟ فالتشابهات كثيرة ومتنوع في  

عنوان بلفظة مفرد  حياتنا , هذا التشابه في نظر المتلقي في حكم المجهول ؛ والسبب ورود ال

دون الاضافة لآخرة ؛ وعيله طبيعة التوظيف الدلالي للعنونة مع النص غير مكتشفة بشكل  

كامل , تأسيساً على هذا يمكننا القول : حاول الروائي زرع متعة معرفة هذا النوع من التشابه  

 من خلال اتمام قراءة الرواية . 

حمد طايل( , هو تشابه ) القيمة الاجتماعية( ,  التشابه الذي يصبو له صاحب النص الأديب )أ  

والبحث عنها في طيات الذكرة والحضور ؛ لأنّه يرى أنّ واقعنا أمسى بأشد الحاجة لهذا 

المحفز الخُلقي ؛ بوصفه أحد أركان بناء المجتمع الناجح , و الذي كان يتحلى بها المجتمع  

 ل الراوي :  العربية لعقود مضت , ففي حوار مع زوجته )ناهد( يقو 



 ) تناولا الغداء بين حوارات عن أيام خوالٍ مضت, عن بعض مواقف مرة بهم...( .

ونظامه ( الذي يتسم بالألفة والمودة والتواصل مع الأب والأم  فكرة ) فقدان التشابه العائلي  

وجّد , هذا التواصل وعدم التفرقة , الذي هو مدعاة  لبقاء جذور الأسرة مترابطة , فالأبن  

سابقاً مع زواجه , يبقى قريباً من عائلته الأم؛ بهدف التكاتف والتعاون وزرع السعادة للأب  

للأبناء بعد الزواج يتيح للأجداد النظر بوجه الأحفاد , وهذا  وجّد , فضلاً عن هذا التواجد 

مدعاة للسرور لأنّ الجد سيشعر في آخر أيام حياته بأنّ موجود الأحفاد ما هو إلا امتداد له في 

هذه لحياة , يتابع سلوك الأحفاد  بفرح غامر ؛ كي يضمن السير على مبادئه الايجابية والشعور  

ت طبيعة العائلة سابقاً , فمع نمو قناعة عزلة الابن بعد الزواج وتفاقم بالفخر بهم  , هكذا كان 

هذه الظاهرة الاجتماعية , فيها خروج عن المبادئ الأصلية للـ) العائلة الأم ( في نظر الروائي  

هى تحاور   (  و ناهد)    تقول الزوجة , وهذا السلوك لا ينسجم مع ثيمة تشابه للماضي ,

 : زوجها

ن نتعب ونسهر الليالي , نكبّر ونحلم بهم معنا لا يغادروننا , وعندما نصل  هل من العدل أ (4

لمحطة الحلم واكتمال تحقيقه , تأتي الزوجات وتبتعد بهم , صحيح هي الحياة , فقط 

الحياة يجب أن تكون رحيمة بنا , كان يجب أن يظلا أمامنا نراهم دوما , نستعيد حياتنا  

حلمت معك بلعبهم أمامنا ... وبالنهاية ذهب كلا الولدين ,  وحياتهم من أولادنا أحفادنا , 

 ( . 37واحد بالشرق , والثاني بالغرب... .) الرواية /  

القناعة في التشابه لحياة الآباء بكل جزئياتها عند الشخصية الرئيسة) رضوان( مازالت    

متناقضة( ثنائية  تلازمه طول السرد , وبهذا هي من أوقعته في دوامة الصراع ) الثنائية ال

الواقع المتمثل بابتعاد الأبناء عنه , وثنائية الماضي الداعي لعدم ابتعاد الأبناء عن أبيهم , إنّ 

السير على طريق التشابه في طبيعة حياة الماضي كان في حسابات ) رضوان( منهجاً لسير  

 إلى الكمال , يقول الراوي :

ب الحليب الدافئ المحلى بالعسل ... يتجرعه  ) في هذا اليوم جلس نفس جلسته ,أتت له بكو 

 ( .  40دفعة واحدة , هو بهذا يسير على ذات منهج  الأب والجّد () الرواية :  

حاول الروائي بوساطة تقنية خطابه السردي , أن يرسم لنا أنموذجاً يقُصد من خلاله رسم  

الشخصية الرئيسة    التلاؤم مع شكل من اشكال لأنظمة الاجتماعية , من هنا سعى إلى طرح

بشكل فاعل في النص بما يتعلق بجنبة المحاكاة والدعوة لها  ؛ وعليه وردت في مفاصل  

)السرد( و) الوصف( و )الحوار( بشكل متكرر, هذا التكرار هي الثيمة الأساس التي يعتمدها  

,  وهو بحد  الكاتب )أحمد طايل( لترسيخ هذا الأنموذج الداعي فكرة التشابه السلوكي الايجابي  



ذاته رسالة فنية سامية , فشعور صاحب النص أن المنجز الأدبي ماهي إلا أداة لإيصال فكرة  

 ايجابية للواقع المعيش , في مشهد حواري مع أخيه ) بهيج( , يقول : 

انت دوماً هكذا ... ورثت عن أبينا كل صفاته , وأيضاً الكثير من ملامحه ... )الرواية :   (5

49 . ) 

, التشابه موجود على مر الأجيال والعصور تجد تشابها ليس بالملامح فقط   أخي الحبيب (6

 (.  50تجده بالحديث , بالحركات ... بالتصرفات والقرارات ...( .)الرواية :  

اعتمد الروائي في بعض المشاهد السردية على بناء فني قائم الاسترجاع )الارتداد ( أو ما 

جوع للماضي وسرد حيثياته تعزيزاً الثيمة ) التشابه  يعرف ) الفلاش باك( , وهي تقنية الر

( , فقد اشار صاحب الرواية إلى ظاهرة لافتة اجتماعياَ , ألا وهي ضرورة وجود حيثية  

التشابه بين الأسُر المصاهرة , فهذه الضابطة تتيح الانسجام مع تلك العوائل , وعلية  

 رضوان( من ) ناهد( , يقول :  استرجع السرد الماضي لقضية زواج الشخصية الرئيسة )

) ... وما زال الحكي عنه مستمرا , هذه هي عائلة ) الحسيني فرحات( التي ارى تتشابه  

 (.  57معنا بالكثير أن مصاهرتهم تضيف إلينا مثلما نضيف إليهم ...( الرواية : 

)  وربما تحُيلنا بعض الالتقاطات السردية في رواية ) المتشابهون ( إلى أطروحات   

ً   -منظور لوكاش(  في بعض جزئيات ما طرح , لاسيما الانموذج الرابع الذي  - طبعا

استشعره من خلال كتابات ) تولستوي و دوستويفسكي( , وهو مصطلح ) الرواية المثالية  

المجردة( إذ يتضح وعي الشخصية الاشكالية ضيقاً بالواقع وارهاصاته , فضلاً عن 

نجاز مَثلَه الأعلى , اي هنالك تصادم ما بين لفكرة المثالية تعقيداته , وعليه يتعذر وجود ا

التي يحملها الكاتب او الشخصية وطبيعة الحياة المعيشة , وهذا يتقولب ضمن التجسيد  

الداخلي للنص بطرحه كموقف أو فكرة أو حدث يتمظهر بشخصية أو عدّة شخصيات , 

من خلال استدعاء سردي لحادثة  فهذه الفكرة قدمها الأديب )أحمد طايل( في روايته , 

)ثريا( و موقف أبيها , وهو ابن عم الشخصية الرئيسة) رضوان(  , فبعد حادث ليلة زواج  

)ثريا( واخفاق زوجها في معاشرتها , لعلة جسدية , دون إخبار أهلها بذلك , إذ عدّه أبوها 

يه أصبح الموقف  نوع من الخداع , ومن ثم تطلب )ثريا ( الطلاق في اليوم الثاني , وعل

محرجاَ , فما سيقوله أهل القرية , وهنا يحاول الروائي طرح الشخصية الرئيسة  

ذاتها)رضوان( كشخصية تشكّل الأنموذج الأكمل أخلاقياً واجتماعياً و انسانياً , وبرغم أنّ  

اوالد ثريا  ابن عم رضوان,  لكننا نجده سرديا يخترق الحدث ليتحول جزء من هذه القضية 

تاح حلهّا, هذه الجنبة الانسانية المطروحة , محاكاة لجيل اتسم بالتشابه بمن سبقه )  ومف 

الأب والجّد( والذي يسعى جاهداً أن يكون جزءاً نافعا من مجتمعه , من هنا نرى أبا )ثريا(  



يسُارع للاتصال به لمشاركته المشكلة والسعي في حلها , وفعلا كانت مشاركته فاعلة من 

في  الجانب الطبي واصدار تقريرا طبيبا يثبت بكارة )ثريا( او من خلال  حيث الحراك 

الاتصال بمحام متمرس لحل مشكلتها , يقول في نص يصف السارد وضع ابي ثريا   

وحديثه مع رضوان , وهو الأنموذج الذي يطالب الروائي باتخاذه قدوة اجتماعية لحياتنا  

 المعيشة: 

ها النفسية المتردية ... كل هذا وانا افكر بحل لأثبات   ) ... انشغلنا بتعب )ثريا( وحالت

عدم الدخول بها , الكلام بدأ يثار عن سبب وجودها عندنا , ... لم يخطر ببالي إلا انت ,  

كل شيء تغير منة حولنا , لم تعد قريتنا , واجزم ان كل القرى تتشابه في هذا , لم يعد  

ر اليسير , كنا دوما اسرة واحدة الالم والوجع  هنالك من ازمان الآباء والأجداد إلا النذ

يجمعنا ... كنا نتسابق لستر عيوبنا .. كانت هناك شراكة تجمع الكل .. اليوم للأسف  

تغيرت الامور ... للأسف اصبح الهرم الاجتماعي مقلوب ... لم يكن امامي الا انت ابن  

 ( 70العم ... ( )الرواية 

 قال رضوان:

لقلق , نلتقي غداً , نحرر توكيلا ونتقدم للطب الشرعي بطلب  الأمر بسيط لا داعي ل (7

لمناظرة البنت لأثبات عذريتها .... طمأن ابن عمه بأنّ الأستاذ )فكري الخياط ( من اكبر  

 (.  74محامين مصر...( ) الرواية 

وينتهي سرد حادثة )ثريا( لصالحها وتثبت عذريتها , وترجع مع أبيها مرفوعة الرأس , 

الانموذج الإنساني ) رضوان( , بل لم يقف الحد عند هذا الحد , وإنمّا سعى   بسبب هذا

وزوجته الى رسم مستقبل زاهر لثريا من خلال المساهمة في زواجها بابن صديقه  

 المغترب في اوربا . 

روايته وتقديم ثيمة ) التشابه ( , مسالتين الأولى: )  ما يطالبه الكاتب من خلال     

الرجوع للماضي الايجابي ( , وأن نتشابه به سلوكاً والاستسقاء من منهله الاخلاقي  

والانساني , القائم على رصانة الأسُرة وتكاتفها والتمسك بها , وعدم الاخلال بثوابتها  

ثاني: اتخاذ )رضوان( أنموذجا  التي اشارت لها الرواية في كثير من مشهدها , وال

 للتشابه السلوكي والانساني , بأن تحاكيه ونتخذه قدوة حسنة . 

النص وبوساطة سوسيولوجية الأدبية الفنية السردية للخطاب الروائي , تسعى لتسليط   

 الضوء على طبيعة العلاقة التشابهية للنماذج . 

 لهذا النص يمكن القول : تأسيساً على ما ذكُر ومن خلال بناء الخطاب الروائي 



كان المشغل السردي للرواية قائماً على فكرة المحاكاة ) التشابه ( , وبدعوة  -1

 المضمرة لهذا النسق المجتمعي اللافت .

طرح الملمح السويوكلوجي )النفسي( ومطالبة الذات بالالتحاق بالجانب الاجتماعي   -2

 والإنساني ,  

حوارية إلى محورية القيمة و المثل الأعلى  هنالك اشارت ايحائية كُثير في  مقاطع    -3

 منها  قيمة ) علائقية العائلة , الصداقة , التعاون مع من يحتاج المساعدة ...الخ(.

حرص الروائي بشكل لافت على ابراز والتقاط الظاهرة المجتمعية , ومن ثم قولبتها   -4

لس يخاطب به  وفق بنية جمالية سردية , تتسم بالواقعية المؤثرة , وبأسلوب فني س

 كل الفئات . 

فقدان التشابه للمثل السامي هو من جعل الروائي ) أحمد طايل( يلتقط التضاد   -5

الاجتماعي , والذي انعكس على ذاته الروائية الشفافة المثقلة بالقلق من تناقضات  

واقع معيش , و الذي أسفر عن  منجز روائي يمثل نظرية ) الفن من اجل الحياة(  

 الفلاسفة  اليونان .  التي دعا لها 

نص روائي اتسم بالنسج السردي المائز , وقد كُتب بحرفية كبيرة  ونَفس مهاري  

 لافت , مفاصل الخطاب موفقة لا ينتابها أي خلل أو ارباك فني . 

 

  

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

في رواية المتشابهون للكاتب الروائي احمد طايل، يلتبس عليك العنوان  

واية خيالية وربما لمخلوقات غريبة،  فيخيل للقارئ للوهلة الاولى أن الر

وتتفاجأ بأن التشابه هنا ليس شكلا وانما تشابه القيم والأخلاق والعادات 

 التي يتوارثها الأجيال. 

يفاجئنا الكاتب بنص بديع يحمل في طياته الكثير من عبق الماضي   

وحلاوته فهو اذ يجمع بين الحاضر والماضي بأسلوب سلس جميل،  

يفهما كل قارئ اتبع لغة السهل الممتنع, وكان كاتبنا  ولأنه أراد ان 

حريص على اظهار حياة الأجداد وقيم الإسلام السمحة  حتى لمن عاش  

في الغرب وخاصة باريس الا انه لم تؤثر تلك الحضارة الكبيرة والراقية 

في جوهرهم وطباعهم فمجرد عودتهم للوطن لبس الجلابية التي ترمز  

ومعاملة وبكل تفاصيلها، يذكرنا الكاتب الراقي للمصري الأصيل خلقا 

احمد طايل بروايات نجيب محفوظ من حيث الاهتمام بالوطن والمواطن  

وإظهار ادق التفصيل لحياة المواطن المصري البسيط والمثقف على حد  

سواء، كما عرج كاتبنا على موضوع هام، موضوع قديم جديد الا وهو 

تبر رمزا لكل مواطن عربي ومسلم،  قضية الشرف تلك القضية التي تع 

فجاءت بخلاف المتوقع الذي يكون فيه اتهام بالتعدي على الأنثى  

واتهامها بشرفها وسمعتها في أغلب الروايات، هذه الرواية التي تضاف 

الوقوف على عتبات الأمس متتالية حياة   -لرصيد كاتبنا بعد أن صدر له:

قافية شواطئ إبداعية حوارات  روايات على أجنحة أفكارهم.. إطلالات ث 

 أدبية 



 

 

 

 

 إضاءة على رواية 

 المتشابهون" للروائي أحمد طايل. مصر"

 

 بقلم الروائي محمد فتحي المقداد. سوريا  

 

جميع الكتاب والأدباء، وهي ميدان فسيح يلتقطون منه  الواقعية الاجتماعية مدرسة نهل منها 

 الأفكار، وهو مصدر إيحاءاتهم الإبداعيّة بكافَّة صنوفها الأدبية.  

" أنموذج جدير بالتوقّف في رحابه الفسيحة  "أحمد طايل" للروائي  المُتشابهونرواية "

في بيئة منفتحة تستقبل  للاستمتاع والتذوّق، لاستخلاص رؤى متجددة اجتماعيّة مُتجذرّة راسخة 

 وترسل.  

" بتسلسلها المنطقي الماثل في ذهن القارئ زمانيًا ومكانيًا،  المتشابهونتتابعت سرديّة رواية "

ليشكلا مساحة معقولة فصُّلت خصيصا لشخصيات تشابهت بسمات وأخلاق وتصرفات 

"،  طايل  أحمدئيّ "وعلاقات وتعالقات، شكّلت شبكة سرديّة متينة، من هنا تتجلىّ موهبة الروا

حينما أفرع خبرته العريقة من خلال لغة مطواعة، استطاعت استيعاب تجربته المتصاعدة 

 بتوتر متوائم مع العمود الفقري في كتابته الروائيّة.

"أحمد طايل" علامة روائيّة معاصرة محاكاة لتجربة "نجيب محفوظ" و"خيري شلبي"  

وا انتشال القاع الاجتماعي من مستنقعات الضّياع  و"يوسف قعيد". هؤلاء الروائيّين استطاع 

والتهميش؛ ليكون أبطالًا فاعلين بحركتهم على مستويات المختلفة، وشكّلوا حالة تفاعلية بالشدّ 

 والجذب مع فئات القراء داخل وخارج مصر. 

  "؛ أدخلني في نفق طويل من تداعياتالمُتشابهونللوهلة الأولى حينما قرأت عنوان الرواية "

". على الرغم من تباعد الحدث  عبدالسلام العجيلي" للروائي "المقموعونالذاكرة إلى رواية "

 الروائي بينهما. 



" جاءت تفسيرًا ذكيًا مُريحًا للقارئ، بأوجه التشابه بين أبطال  المتشابهونخاتمة رواية "

ت، وتركت هامشًا الرواية المتشابهين بميولهم واتجاهاتهم الاجتماعية المتقاربة في العموميّا 

واسعًا من الحريّة الشّخصيّة لكلّ بطل في مسارات حياته الخاصّة، وتجاذبات علاقاته 

بالمجتمع، كلّ بُني ضمن إطار روائي ببعده الفكريّ ذي النهّج الخيرّ والإصلاحيّ. وفي هذه  

 الاقتباسات ما يؤُيّد وجهة نظر، ومنحى الإضاءة:

كل منا إلى مسار مغاير لعمل مختلف لحياة مختلفة، ولكن   *)قد تتباعد بنا الحياة، وتأخذ 

بيننا جميعاً ما ينادينا، التشابه، لكل إنسان ما يشبهه، وليس المقصود تشابه الملامح  

والقسمات ولون البشرة التشابه هنا هو تشابه الأفكار، تشابه الأرواح، بالرؤى، بتحللات  

 .  298( صلتشابه متوارث عبر الأجيال المشاهد والمواقف هناك فهم مشترك بيننا، ا

لو راجعتم سيرة الآباء والأجداد ستجدون أن لكل منهم أصفياؤه والأصفياء يحملون  *)

 .  299( صتشابها مع الآخرين

كان ارتباطنا الروحي والفكري والإنساني علينا إن كنا نريد الحياة الهادئة المتصالحة مع  *)

 . 299من يشبهنا( صالذات أن نبحث دائماً وبلا كلل عن 

وبهذا تكون المكتبة العربيّة قد حازت على خريدة أدبية أبدعت في تسطير رُؤى فكريّة للروائي  

" في عمل روائي جادّ هادف بمحاربة الظلم والفساد، ومناصرة قيم الحياة والحب  أحمد طايل"

 المرتكزة على حقائق الحقّ والعدل والحريّة.  

 

 عمّان. الأردن 

15/11/2023 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 جدليّة التاريخيّ والإبداعيّ في رواية "المتشابهون" 

 للكاتب المصريّ "أحمد طايل"

 1د. فوزية الصفّار الزاوق 

 تمهيد: 

، إلى  طايليهدف هذا الفصلّ الذي وسمناه "بجدليّة التاريخيّ والإبداعيّ " في رواية "المتشابهون" لأحمد  
بتاريخيّة  هذا  أدبيّةدون أن تمسّ  النصّ السرديّ والنصّ التاريخيّ إشكاليّة مهمّة تتناول العلاقة بين إثارة 

فنّ له مقوّماته. لذا سنسعى،   أنّ كتابة الروايةفي حين  نواة تاريخيّة ذاك.  إنّّا تقوم، في جوهرها، على
المدوّنة من جهة، و   إبداعيّ  كنصّ   ةالروايّ في هذا الفصل، إلى توضيح الخطوط الفاصلة والواصلة بين 

من جهة ثانية لا شكّ أنّ عديدا من الاستفهامات يمكن أن تطرح في هذا   تاريخيّ توثيقيّ كنصّ   التاريخيّة
؟ كيف يتفاعل النصّان ويتناغمان رغم الفوارق  النصّ السرديّ مع  النصّ التاريخيّ المجال: كيف يتفاعل 

 ؟ الإبداع والتاريخ  الدقيقة بين 

في اليونانيّة ، تعني البحث عن مقاصد الأحداث،  تاريخ ، ولعلّ، من المفيد، أن نذكر هنا، أن كلمة  
مشغول بفعل السرد المحض. ولا يخفى ، على القارئ الحصيف ،   السارد وهي تتوارى عن الوجود، ولكن

وهو يرسم تاريخ   والمكان ، الزمانفي ارتحال دائم عبر  في حين أن السرد الثبات يرنو إلى  التاريخ أنّ 

 
 قرطاج، تونس  أستاذة محاضرة بالمعهد العالي للّغات، جامعة  1



الكائن في الوجود ، عبر أفانين من القصّ ، لا تعرف الثبات على حال ، وذلك من خلال انفتاح نصّه 
 على أكثر من جنس.

I. :التعريف بالمؤلّف وتنزيله في إطاره من التجربة الروائيّة 

 ( من هو أحمد طايل؟1

ي مصريّ، من مواليد محافظة الغربيّة )طنطا( سنة  هو كاتب ومحاور أدبّي، ومحلّل سياسيّ، وروائ     
، شُغف بالكتابة منذ مراحل التعليم الأولى، كانت حياته مشدودة إلى الأسرة. إنهّ، يُُيد الجلوس  1956

والسماع لحكايات الأب وأصدقائه، كما يُيد الجلوس والإصغاء لحكايات الأمّ والنساء المقرّبات منها.  
بقراءة الكتب وتلخيصها، وخوض المسابقات في القصّ والشعر ، والاطّلاع   إنهّ، كذلك، كان شغوفا

. المهمّ، في رأينا، أنّ قراءاته تنوّعت،  قصر الثقافة ودار الكتبعلى الكتب المستعارة من مكتبات 
بل تجاوزتها إلى القراءة في فروع شتّّ من العلوم    القصّة والروايةوتشابكت، ولم تتوقّف على قراءة 

علم التاريخ  و بعلم الاجتماع مروراً   الاقتصادوعلم السياسة وعلم  علم النفسمن  انطلاقاسانيّة الإن
يُمازجها فنّ الرسم، وفنّ   البصريةّ و الفنون التشكيليّة،و  الفنون السمعيّةإلى الاستفادة من شتّّ  وصولا

 المعمار، و فنّ المسرح، و الموسيقى، و الرقص. 

بدأ يكتب بشكل يقرب من الاحترافيّة منذ المرحلة الثانويةّ، و لا شكّ أنهّ ،  في رحابها، حصد المركز   
 2الأوّل في القصّة. 

تحت رئاسة الأديب   "لأخبار الأدب المصريةّ" مُراسلا ثقافيّاعمل لبعض الوقت في الصحافة،  
وكتب أيضا  ته بالكثير من أصحاب القلم.  عرفّ بداية قويةّ، ، وكانت جمال الغيطانيوالمبدع والصحفيّ 

"،  الرأي للشعببالصحف الإقليميّة منذ بداية الثمانينات، وعمل كذلك بالصفحة الثقافيّة  "  المقالات
. وقد وقعت كذلك استضافته للعديد من حنفي المحلاويوالتي كانت تصدر عن دار الشعب بإشراف 

 
 كانت متنفسا ومتعة وحياة   أوّل قصّة عنوانها " ستّ الجمالات"، تناول فيها اختلاف الطباع في العائلة الواحدة، جاءت أقرب إلى المشهد السنيمائيّ منها للحكاية.  2



  الحوارات الأدبيّةا أكسبه تجربه ثقافيّة ثريةّ. ثم اتّجه إلى إجراء اللّقاءات الأدبيّة، داخل مصر وخارجها، مّ 
 مع العديد من كبار الكتّاب والكاتبات في مصر وخارجها.  

 من إصداراته:    (2

 حوارات:  -أ

   2006، دار القاصد بطنطا ، * على أجنحة أفكارهم، "إطلالات ثقافيّة" )حوارات أدبيّة(  

   2008 3يّة( ، دار القاصد بطنطا)حوارات أدب* شواطئ إبداعيّة 

"باتّحاد كتاب طنطا" للعديد من الأسماء الباسقة في دنيا الثقافة   الفعاليّات الثقافيّة* أثثّ العديد من 
 4والفكر 

 روايات:   -ب

، وقد صدرت  2021"، دار الطباعة والنشر والتوزيع عين حورس  الوقوف على عتبات الأمس"  -1
 5. 2023نية، دار سمير منصور للنشر والتوزيع بغزةّ: فلسطين،هذه الرواية في طبعة ثا

 6. 2021، دار عين حورس للطباعة والنشر والتوزيع،   "متتالية حياة" -2

 
 للمُحاور أن يقرأ ويغوص في كتابات من يرغب في هي حوارات، أنشأها صاحبها على أرض صلبة، بيّن شروطها قائلا: " لكي يكون الحوار ثرياّ، لا بدّ  3

أهمّ القضايا من بينها نذكر، مثلا: الفجوة الكبيرة بين ثقافتنا وثقافات العالم الغربيّ وخَلصَُ من ذلك إلى أنّ هناك الحوارات  في هذه    أحمد طايلمحاورتهم. أثار  

علهّ يحُقق وَهَجًا فكرياّ وإبداعياّ، به يدُرك أسمى الدرجات من الرقيّ، مشيرا ومؤكداّ على أنّ الثقافة ، هي من  محراب القراءة ، ضرورة ملحّة لإعادة العربيّ إلى 

 أقوى أسلحة الدول لإعلاء ريادتها. 

 شاعر القصّة قام كذلك احتفاليتّين لكلّ من  ( وغيرهم كثير. إنهّ أالمكاوي سعيد( والكاتب المصريّ )واسيني الأعرجنذكر على سبيل المثال: الروائيّ الجزائريّ ) إننّا 4

 2000عام(  سعيد الكفراوي ) وراهب القصّة القصيرة( 1999( )أصلانإبراهيم ) القصيرة

لة وينتهك  شخصيتّها  باعتبارها ضربا من استعمار جديد، يستهدف كيانات الدوالهويةّ ،  على    خطورة العولمةفي هذه الرواية موضوعا حارقا ، فيه تتجلّى    أحمد طايلتناول   5

التي هي درع واق وقويّ ضدّ أيّ محاولات   الجذور ، كما تؤكّد على ضرورة العودة إلى  بتاريخنا وقيمنا وأعرافناضرورة العودة إلى التشبّث  الروايةالمميّزة، لذا تؤكّد هذه 

 الاختراق.

لنثبت    الوطن  عقائدياّ، ثقافياّ، اجتماعياّ وسياسيّا. يلحّ كاتبها على وجوب الانصهار في بوتقة واحدة هي" الضوء على الحياة داخل الواقع العربيّ :  المتشابهونتسلّط  رواية " 6

 ينبعث إنسان عظيم الشأن ناجح. المعاناة والألمذواتنا وأحلامنا، ولنقرّ بأنهّ من كبد المعاناة يولد الأمل والحلم والأهداف . ولا شكّ ، أنّ من 



 7.  2023، مكتبة سمير منصور للنشر والتوزيع، مصر "المتشابهون" -3

 

 

 8.  2024مؤسّسة أفرا للدراسة والأبحاث، المملكة المغربيّة،   "شيء من بعيد ناداني" -4

 9.  2024"رأس ملوء حكايات" مؤسّسة أفرا للدراسة والأبحاث، المملكة المغربيّة،   -5

 10عيد ميلاد ميّت ...!  -6

II.   التقديم الماديّ للكتاب 

، صادرة عن دار سمير أحمد طايلللروائيّ المصريّ بين أيدينا اليوم كتاب عنوانه "المتشابهون"  
 . 2023منصور للنشر والتوزيع بغزةّ فلسطين 

 
لكلّ بطل في مسارات   الحريةّ الشخصيّةمن    تركت هامشًا واسعاتشير إلى التشابه بين أبطال الرواية بميولاتهم واتجّاهاتهم الاجتماعيةّ المتقاربة عامّة  رواية    المتشابهون   7

"، على الرغم من تباعد سرديةّ الحدث  العجُيليّ عبد السلامي  ، مساس، من قريب أو من بعيد، برواية "المغمورون" للروائيّ السوريّ "لهذه الروايةحياته الخاصّة. لا شك أنّ  

 الروائيّ بينهما، على حدّ تعبير الروائيّ السوريّ "محمد فتنحي المقداد" 

وعادات وسلوكياّت قويمة تساعد على المساواة بين الجميع. قد تختلف الشرائح الاجتماعيةّ، وقد إرساء وتأكيد وترسيخ قيم  الرواية  في هذه   "أحمد طايل"حاول   8

. إنهّ يثبت للملإ أهميةّ الجذور الحضاريةّ بعمق ثوابتها لوطن واحد، ومع هذا لا بدّ أن ندرك، في العمق، أنناّ نسيج واحد، ينتمي الرؤى والأفكار والمواقف تختلف

، بمختلف أنواعه، هُياما كان أو عِشقا  أنّ الحبّ سانيةّ، ملحّا على دورها في تلاحم الأسرة ومدى التصاقها بالأرض، ولا يخفى على القارئ الفطن،  الوجدانيةّ والإن

 لهذه الرواية.   العمود الفقريّ ،  مودةّ  كان أوبرّا، هو 

، تنوب عنها شخصياّت أخرى ترتدي ثوبها  مضمرةبعض القصص، وفي أخرى هي  في صريح بشكل حاضرةإننّا تجاه تجربة في الحكي متشظّية، الذات فيها  9

 أو تتكلم كلامها.

، وذلك  ماضيكفي غياب  حاضرك و مستقبلكوأهميةّ حضوره دوما. إنّك لن تفهم  قضية الزمنللوقوف على  "عيد ميلاد ميّت"في روايته  أحمد طايليدعوك  10

. إنناّ إزاء عمل روائيّ متميّز، فيه اهتمام بالإنسان، كونه يمثلّ كتلة بشريةّ منحوتة من البيئة، ناطق ومعبّر عنها المستقبلالماضي يهُدّد الحاضر و يعني أنّ نسيان 

لمصريّ ا  المواطن  هويةّالتي تصنع وتصوغ  القيم  ، يعرض وينتقي من خلالها أبرز  بالبيئة الرّيفيةشغوف خاصّة    أحمد طايل، متأثرّ ومؤثرّ فيها. ولا شكّ أنّ  

بقولة مهمّة وموحيةّ قال فيها : "هناك من البشر من يظلّ حيًّا لعقود بعيدة  "عيد ميلاد ميّت"روايته  أحمد طايل، بصفة عامّة. وقد قدم  الإنسانبالدرجة الأولى، و

في المسابقة التي   بالمركز الأوّلازت  روايته تلك  ف  وهناك أموات تحت الأرض أحياء"،  أموات  أحياء فوق الأرض  وهناكالمدى، ... فلنبحث عمّا يجعلنا أحياء،  

 أقامتها دار الرضا للنشر والتوزيع بمصر على مستوى الدول العربيّة. 

 



 في عتبات النصّ الروائيّ:   (8

 العنوان:   -6

  العتبة الأول من العتبات الهامّة التي أولتها الدراسات الأدبيّة والنقديةّ عناية خاصّة. إنّّا  العنوان يعتبر
بنية   مختصرو مكثّفو نصّ مختزل، في المطلق، إلاّ العنوان. وما سرديّ المتن ال التي نلج من خلالها  

 ودلالة.

في هذه الرواية كلمة واحدة، مُعرفّة بالألف واللامّ، في صيغة الجمع. ولقارئ هذا   العنوانجاء  
غاز  على فكّ أل القارئ وأن يفكّ شفراته التي تساعد الوظيفة التأويليّة،أن يتعرّف على  النصّ الروائيّ 

يبدو، في الظاهر، باهتا، ولكنّه، في    عنوانفيها. إننّا تجاه  والوقوف على مرجعيّات الكتابة، الروايةّ
 معا.  القارئ والكاتبليشمل  المتخيل الواقعالعمق، مُُاتل، يوُحي بأكثر من معنى. يتجاوز فيه 

إلى حدّ مّا.   ضبابيّةو قاتمة ، وردت النصيّة الثانيةالعتبة ، وهي ورقة الغلافنتسللّ إلى  العنوانومن 
تُواجهنا فيها للوهلة الأولى "كوكبة من الرجال يُرّون أجسامهم جرًّا ويسيرون إلى الأمام في اتّجاه واحد،  

منه، من  الورقة الرابعةنصل إلى   الورقة الأول من الغلافويحلمون في مسيرتهم تلك بغد أفضل. ومن 
 .  تصدير الكتابنقف عندها طويلا ، لأنّّا تردّد ما جاء في المفيد أن لا 

 في عتبة التصدير:  -ب

يسمها كاتبها بـ "يخلق من الشبه أربعين ... جملة تتردّد دومًا بالكثير من الأمور الحياتيّة ... الغالب الأعّم 
ملامحا، روحا و فكرا ،   يقولها بشكل أقرب للعبثيّة، غير قانع أنّّا حقيقة مؤكّدة. لكلّ منّا من يشبهه

 فليبحث كلّ منّا عن المتشابهين ليأتنس بهم".  



أحمد  مرجعيّة هامّة يؤسّس للنصّ الأدبّي حينا ، وينَشّط أفق انتظاره أحياناً أخر. صدّر  التصديريعُدّ هذا 
وهو تعبير مجازيّ   11روايته بمثل شعبّي، كثيرا ما كان يتردّد بين الناس، و" يخلق من الشبه أربعين. طايل

مُبالغ فيه، يصف، في الظاهر، شدّة الشبه بين شخص وآخر، وفي الباطن يوحي بأكثر من معنى ، 
موجودة على مرّ الأجيال  الظاهرة   وتذهب فيه النفس كلّ مذهب. والمتأمّل في هذا النصّ يدرك أنّ هذه

و في ضرب من الكياسة والفطنة حينا  وقد يبد الملامح والبنية الجسديةّ حينا،والعصور، قد يتجلّى، في 
آخر ، وقد يتجلّى أحيانا أخر في تشابه الطقوس، وأسلوب التعامل مع كلّ زوايا الحياة، و المواقف ، وقد  
يتعدّى ذلك إلى تشابه في الفكر والروح والرؤى. و قد تتباعد بنا الحياة ويأخذ كلّ منّا مساراً مُتلفا على  

يوحّد بيننا   ناظم  خطّ كامن فينا،" من بعيد ينادينا". المهمّ، أنّ هناك   بهالتشاالآخر، ومع هذا يبقى 
إنهّ التشابه المتوارث بين    الفهم المشترك بيننا، أحيانا، إنهّ   المظهرحينا و المضمرجميعًا، هو هذا التشابه 

تراهم يعودون   الأجيال وعبر سير الآباء والأجداد. لكلّ منّا أصفياؤه، حتّّ لو تباعدوا أعواما طويلة،
للمُصالحة   إنسانيّاو فكريّا و روحيّالبعضهم من جديد، وكأن الفراق لم يحدث، فيرتبطون ببعضهم ارتباطا 

 ، لذا لا بدّ أن نبحث بلا كلل عمّن يشبهنا لنجد راحتنا.  مع الذات

محمودا  تبقى مقصدا  والاستثناء منشود، والانسجام والتناغم والألفة التشابه مطلوب،والخلاصة أنّ  
 من مقاصد الشعوب.

III.  :رواية "المتشابهون" كيانا أدبيّا جماليّا 

. والمتأمّل، يدُرك أنّ الرواية، في ظاهرها،  الأجناس السرديةّ، يُضاهي بقيّة مُستحدث جنس أدبيّ الرواية 
عانيه.  في تأليف م يُشارك الكاتب، قارئ فعّالتعبير عمّا يختلج الذات الإنسانيّة، وفي باطنها، حوار مع 

يقول الناقد  . وفي، هذا المعنى، اللّغةإذن، كلّ نصّ أدبّي، رهين ما يُحدثه في نفس المتقبّل من تفاعل عبر 
 بارت "إنّ الأدب عمل في اللّغة". الأدبّي والفيلسوف الفرنسيّ رولان

 
هي من أصل فارسيّ،  أربعين الحسن بن علي بن أبي طالب، وهو حفيد الرسول صلّى الله عليه وسلمّ. يدرك الباحث الحصيف أنّ كلمة تنسب هذه المقولة إلى  11

 وهي تعني الكثير ولا تعني العدد، وإنّما القصد منها المبالغة. 



 التقديم المعنويّ للرواية: -أ

أعدت قراءتها أكثر من مرةّ، فاستبان   وشُغفت بها، أحمد طايلللروائي  "المتشابهون"قرأت رواية  
لي ، الخيط الأبيض من الخيط الأسود ، فزدت بها ولعًا وأيقنت بأنّ لهذه الرواية مذاق مُتلف ونكهة  

مُصوصة. أنفق منشؤها زمنا طويلا في سبر أغوار ذاته في مُتلف أبعادها عبر تجربة اللّغة عن طريق المعاني 
يحمل  إنهّ لا يبثّها، كما هي، بل يعُيد تشكيلها وصياغتها تشكيلا غائيّا، . مخزون الذكرياتالمنبثقة من 

جُسورا من التواصل  ويربط بينها  والحسّية، عَوَالِمَهُ الخياليّةإنهّ، في رحابها، يقُيم  بها. رؤيا مخصوصة
 ق بعيدا في الأفق. علّه يُدُ ملاذا روحيّا للخواء الذي يسكن ذاته، ليُحلّ  المعنى المنشود،لإبداع  والتفاعل

  المنوال المألوف،إنّ المطلّع على هذه الرواية، ولو على عجل، يدُرك أنّ صاحبها تجاوز فيها  
، ويُحيل بالمتخيّل الواقعيمزج  حدثًا مركزياّ ، يَحْوِي طرافة، لا يخلو من كتابة نصّ مُستحدثمتطلّعا إلى 

له مناسكه وطقوسه إنهّ، على حدّ تعبير الناقد التونسيّ  " أدبا أصيلا ، وهو ينُشئ ذات الكاتبعلى 
 .  12" فيه للروح متعة، وللقلب غذاء وللعقل نور"المنجي الشملي، 

  محور العمليّة التخييليّةالتي هي  تعبير عن الذات، هو   أيّ عمل إبداعيّ ولا شكّ ، أنّ  
تعيد التجربة الحياتيّة بُـغْية " تأسيس مَلْفُوظ ويؤُطرّ الحكاية، ويُس  ،، يغُذّي السردومادّتها ومضمونها معا

إنّّا فنّ كلام ،    13قادر على غواية القارئ واستدراجه إلى الانخراط في القراءة والتأويل وإنتاج النصّ"
واستعادة لحكايات الإنسان، كما ارتآها الكاتب. إنّ رواية "المتشابهون"، خطاب سرديّ أدبّي، جُلّه "  

، بقدر ما هُوَ  غاية في حدّ ذاتهفيه ليس  الإمتاع ولا يخفى على القارئ الفطن أنّ ". إمتاع ومؤانسة
. حلّق بعيدا، ولكنّه وجد نفسه يعُاني اختناقا عكّر عليه صفو حياته، فأراد، أن  نِضَال وتمرّس باللّغة

  يرُاجع نفسه، علّه يستطيع أن يصلح شيئا ماّ قد فسد في مُجتمعاتنا. 

 
 16، ص1985دار الغرب الإسلاميّ، بيروت لبنان  "الفكر والأدب في ضوء التنظير والنقد"، ، أستاذ الأدب المقارن تونس، منجي الشملي  12

 وما بعدها( 12، ص2017)يناير مارس  171": المرجع والمتخيّل" عبد الله شطّاح، عالم الفكر، العدد تسريد الذات بين الرواية والسيرة الروائيةّانظر " 13



 بنية الرواية:   -7

أربعة عشر لوحة فنيّة، قابلة لقراءات متعدّدة، قراءة واحدة لا تكفينا، للنفاذ    "المتشابهون" تتضمن رواية  
إلى جوانبها الخفيّة. إننّا، إزاء مهرجان فنون، تتعطّش له النفوس الظمأى لكل فنّ أصيل. إنّ المؤلف،  

ويرسم له رؤى فلسفيّة، تدفع به إلى التفكير ، يحفر عميقا في ذواتنا، ويُخاتل قارئه نصّه الروائيّ وهو ينشئ 
    سيادة السرد. يفترض  نصّ في  الوصفدفعا. جاءت هذه الرواية مشحونة بقضايا متنوّعة، يهُيمن عليها 

تملّك بطلنا وهيمن على كيانه تدريُيّا.  تجاهله، بادئ  سهاد من الرواية على  اللّوحة الأولتنفتح      
من سيطرته الكاملة على حياته انزعج وأصابه صداع شديد، وتتالت عليه  الأمر، ولكن، عندما أيقن 

 التساؤلات، واحتار في أمره، فراجع نفسه لِمعرفة السبب.

إنهّ، طوال عقود عمره، كان يتعامل مع الحياة بمرونة تامّة. كان يعتنق شعاراً ينير سبيله، لم يحَِدْ عنه، ولو  
  تغييراتطرأت عليه   ولكن، مع الزّمن،". م للدنيا تضحك لكابتس مرةّ على سبيل الخطأ، مُفاده "  
نغّصت عليه حياته، فتستّر عليها، حتّّ لا يتفطّن لوجعه أحد،   توتّرات هزّت كيانه آلمته واستولت عليه

وإذا به يحكم غلق باب الحمّام من الداخل، وينظر في المرآة ويزداد جزعه، بتَِوسع مِسَاحة الشعر الأبيض 
كِسَاءُ الرأس يكون أبيض بشكل كامل، وقد زاوجت تلك المساحة من الشعر الأبيض تجاعيد،   حتّّ كاد

استولت على الوجه والعنق مع انكماش بالجلد المصاحب لها، ماّ زاد في كَدره. ومع، مرور الأيّام، كان  
فسه، " لمَ يحدث كل يشعر بزيادة مساحات الغصّة داخله، فتنهال عليه الأسئلة، ويغُمغم فيما بينه وبين ن

هذا؟ ". ويأخذه حزن عميق على زمن مضى وانقضى تاركا البعض من ذكريات جميلة لها مساس  
 بطفولته وشبابه مُلّفة شيئا من الوجع. 

والمتأمّل في سلوكيّاته يدُرك أنّ السارد تغلّقت أمامه السُّبل ولم يصل إلى إجابة مقنعة، تُُرجه من حيرته   
. إثرها استولى عليه شيء من  سنّ التقاعدذولة للتحرّر ماّ أصابه، سوى اقترابه من رغم الجهود المب

لك الأمر من قبل ومن الإحباط واليأس، فاستسلم لمشيئة الخالق، ورفع رأسه إلى السماء مُتمتما " 
لائه في  ، لم يستطع التخلّص منه لشدّة تكتّمه. كان، في الغالبّ بشوشا بزمثر ذلك شرودوتملّكه إ بعد"،



العمل، رغم الهزاّت النفسيّة التي تعتريه بين الفينة والأخرى، ولكن لسائل أن يسأل متّ انبثقت صلته بهم  
أصلا؟ يبدو أنّّم لا يعرفون عنه شيئا وكأنّ العلاقة معه بدأت وتعمّقت، يوم دعاهم جميعا، إلى بيت  

ا كان شابّا طويل القامة، منتصب الهامّة،  والده لحضور ليلة زفافه.  كان، عمره أنذاك عشرون سنة، يومه 
حِنْطيّ البشرة، الخجل يكسوه تمامًا. يومها عرفوا أنهّ كتوم، لا يُحبّ، أن يتسلّل إلى حياة أحد، كما لا  
يريد أنّ يتسلّل أحد إلى حياته ... "لمَْ يَـعْرفوا له أصدقاء، ولم يُحاولوا أن يعرفوا". إنهّ تزوّج زواجا باذخاً  

 ه موظّف عاديّ بشركة عموميّة كيف حصل له ذلك؟ لما لا تحدث المعجزة ويشبهونه؟  رغم أنّ 

أو مجرّد  تُروى، ليست حكاية أحمد طايل، عند الكتابةإنّ المطلّع على هذا النصّ الروائيّ، يدرك أنّ  
فس من بالتعبير عمّا يختلج الن محاولة لتخفيف ضُغوط الإكراهات،و نضالو مِحْنةمُتعة، بقدر ماهي 
يتماشى وروح العصر، وحلاوة العبارة  الكتابة، في   منهجااونسقاا اتبّع فيها صاحبها  جراحات ومواجع.

 وبساطتها، ومرارة الواقع وتعقّده. 

، في رحابه، ليس غاية، في حدّ ذاته، بقدر ما هو  الإمتاع "، وإمتاع ومؤانسةجُلّه "   خطاب سرديّ،إنهّ 
قادر على خلق نصّ جديد ، يُشارك الكاتب إنشاء  متلقّ نضال وتَمرُّسٌ في اللّغة وأساليبها، علّه يقتنص، 

معانيه والتكيّف معها، وفيه يفُصح عن بعض ما كان يختلج داخله من ذبذبات، ومشاعر، وأحاسيس،  
 . مواقفورؤى و  أفكار حم، في خاطره، منوفيه يعُبّر، عمّا كان يزد

، وهي تسرد على مسامعنا، قسطا من حكاياتها الحمّالة لجملة من القيم الروايةثمّ تقدّمنا في قراءة   
الانسانيّة، انطلاقا، من ليلة زفافه "التي ظلّت حديث الوزارة وأزقتّها زمنًا"، يُضاف إليها الكثير من 

ان يتمتّع بكلّ هذا الثراء والرفاهيّة التي تكفي أجيالا من بعده، أن  بهارات الحكايات، إذ كيف لإنس 
يكون مجرّد موظّف حكوميّ؟ بل كيف لإنسان مثله، أن يعمل بالوظيفة العموميّة والدخل الشحيح؟ بل  

قل كيف له أن يتحمّل التعلّق، ذهابا وإيّابا، بأبواب المواصلات بمقابل زهيد؟ إنّّم يتساءلون ولا  
 يخجلون. 



كيف لمن له كلّ هذه الثروة والجاه أن يعمل تحت إمرة    جوهر القضيّة:الماديةّ لنلمس  نتعدّى الأمور و 
رؤساء، بعضهم نرجسيّون وبهم قصور نفسيّ، يمارس سلطويةّ السلطة بشكل مرضيّ مُقابل حفنة  

ية القوم، هؤلاء عند حدّ التساؤل، بل تعدّاه إلى السخريةّ اللاذّعة من عل  السارد جنيهات؟ ولم يقف 
بأحمد الرؤساء والمسؤولين المتكبّرين والمعقّدين الذين يتعاملون مع موظفّيهم بطريقة تمس إنسانيّتهم؟ وكأننّا 

التي تُسئ إلى الموظّف. وكأننّا، بين الفينة والأخرى، نتحسّس بين   الأنظمة الإداريةّيتسلّل لينقد  طايل
أنّ يبوح بها رمزاً. إنّّم يتساءلون، وهم في حيرة، من أمرهم كيف له  جنباته، ملامح ثورة تتأجّج، أبى إلاّ 

، مهمّا بلغ مداها، لا تثبت على حال، وأن لا شيء  أن الثروةأنّ يعمل في مثل تلك الظروف؟ وفاتهم، 
لفرض الذات في مجتمع يؤمن بالعمل. إنهّ أمسى، في   قيمة العمل الدؤوبفي هذه الدنيا، يضاهي 

. في العادة، المحتاج يعمل، وفي روايتنا الثريّ يعمل أيضًا، لإثبات ذاته بالوظيفة، علّه  نظرهم استثناء
. إنّّم، لم يصلوا إلى إجابة شافيّة وكافيّة لإرضاء فضولهم فسلّموا أمرهم  المنشودليبلغ الموجود يتجاوز 

 الخمول.    ، وكأنّ، من العسيّر، أن نغير عقليّة اعتادت 14مردّدين " لله في خلقه شؤون"  

إننّا، إزاء روائيّ، عاش في النصف الثاني من القرن العشرين والربع الأوّل من القرن الحادي   
بمواضيع ثريةّ، تمسّ المجتمع الإنسانّي، من قريب أو من بعيد،   النصّ الروائيّ والعشرين، قادر على إغناء 

رجع صدى لصراخه في نفوس،   يصرخ، ولا نقف على وكأنّ الكاتب  الزواج التقليديّ.مثل قضيّة 
حيرة جيل من  تعوّدت الخمول والتقليد الأعمى للسّلف. والمتأمّل يدرك أنّ حيرة كاتب فرد هي أيضا 

، يرفعون أصواتهم في آن ليطالبوا بتغيير وتطوّر حتميّ، يفرضه العصر فرضا، مُفاده ثورة على المثقّفين
ئلين إلى أيّ حدّ وإلى أيّ مدى نظلّ راضخين لسلطة  التقاليد والعادات التي تجاوزتها الأحداث متسا

الأباء الباحثين، دوما، عن مصاهرات تزيد من وجاهتهم الاجتماعيّة، غير مُبالين براحة أبنائهم النفسيّة،  
ميثاق وغير مُبالين بتغيّر عقليّة الأجيال مع تغيّرات الأزمنة؟ إنّّم على الدوام، حريصون على تطبيق 

 .ولو تجاوزته الأحداثالعائلة حتّّ 

 
 كلّ خلق من خلقه شؤون" ومعناها يدير الكون بحكمة  ينسب لبعض العلماء وليس وارد في سورة أو آية في القران، والصواب "لله في 14 



زواجا والمتأمل في سمات بطلنا، في هذه الرواية، يدرك أنهّ لم يشذّ عن القاعدة، بل هو الآخر تزوّج  
، وهو في سنّ العشرين، وحَظِي بِزَوجة تستجيب للمقاييس التقليديةّ الموروثة حينا،  وقد تتجاوزها  تقليدياّ 

لم يهضم ما أمُْلِي عليه من عادات وتقاليد وسعى سعيا  بمحض الصدفة حينا آخر، ولكنّه في العمق، 
عن مضض مُعتنّقا الصمت مسلكا في حياته. كوّن    زواجه التقليديّ دؤوبًا ليتأقلم مع العصر. تقبّل بطلنا 

عائلة، رزقه الله بنتا وولدا، سهر هو وزوجته، اللّيالي الطوال لرعايتهما وتوهّّا معا، أنّّما سيملأن حياتهما  
را، تُيّلا أنّّما سيستعيدان شبابهما وطفولتهما عبر ضجيج الحفيدين وهّا يلعبان أمامهما في ساحة  حُبو 

فقتلت فيهم  صُنّاع التغيير ريح  باسم الحداثةالبيت، ولكن لا شيء من ذلك، قد حدث. هبّت عليهم 
.  صلة الرحم حتّّ  قيما ساميّة، تربّي عليها الأبناء في سالف العهود، وفسخت، من أعماقهم كلّ شيء،

  صنّاع من أعماقهم فاغتاظ الكاتب  لما حدث، وصرخ في وجه العائليّ   الدفءو  الودّ  قضت على
محطةّ قائلا "هل من العدل أن نتعب ونسهر اللّيالي ونكبر ونحلم بهم معنا ... وعندما نصل إلى  الحداثة،

ه شيء من الإحباط، ويستولي عليه اليأس  تأتي الزوجات وتبتعد بهم عنّا"، ويمتلك واكتمال تحقيقه الحلّم
والقنوت، لما آلت إليه الأمور عبر تشتيت شمل العائلة ، عن وعي منهم أو عن غير وعي" يقول ، وقد  
استولى عليه شيء من الحزن، ذهب كلّ من الولدين: واحد إلى الشرق والثاني إلى الغرب، لا نراهم ...  

اهم من خلال الخصائص الإلكترونيّة ... كلّ شيء أصبح مُعَلّبا لفترات طويلة، وإن حظينا برؤيتهم فنر 
، غابت الروح، وفقدت الحياة نكهتها،  العالم الجديدداخل أنبوب، فقد رائحته وروحه. إذن، في هذا 

حياته بالطول والعرض، كما يريدها "هو"، لا  ويعيش  القاعدة، يُكسّرفاهتّز السارد لما حدث وأراد أن 
كما رسمها "الأجداد"، وتساءل، بينه وبين نفسه، قائلا: " ألا يحقّ لنا أحيانا ونحن نسير على درب  

، علّنا نُصلح حالنا ونعيش، ما  المألوف من العادات والتقاليد الباليةالنضج والتقدّم في السنّ أن نتجاوز  
ب الملائم لمستجدّات العصر" صحيح أنهّ، " تمرّد متأخّر، ولكن، به نستطيع  بقي من حياتنا، على الدر 

يفكّر مليّا في ما ألت إليه الأمور، يضع الكثير من   أحمد طايلالحياة بشكل مُغاير". وكأننّا بالروائيّ  
 المسائل والقضايا والإشكالياّت على بساط الدرس والمراجعة وإعادة النظر. 



مثقّف، مؤمن بأنّ الإنسان خليفة الله في الكون، مؤمن برسالته في الحياة، وكذا مؤمن إننّا إزاء روائيّ  
. إنهّ عقد العزم وطرد الكسل الذي ألمّ به ، واستولى على كيانه  الإبداع والتجاوزوالفعل بقدرته على 

الزواج  زاجه. أدرك أنّ  وكاد يُشلّه،  وقرّر أن يغيّر منهج حياته، كما يريد "هو" وكما يلذّ له، ويتوافق مع م
آمن بأنّ  ذوبان، لا مجرّد حسابات.و انصهار   الحبّ تحاك خيوطها في الخفاء، وأنّ  صفقةلا  مغامرة

، وقد أعطته كلّما حَلُم به، وأبى أن يكون لغيرها ...؟ " "وضع  أنثى لكلّ الأوقات والفصول"زوجته  
. سار بها إلى غرفة النوم جلسا على حافةّ يده على كتفها، تبعثر شعرها الأسود الفاحم المسترسل ..

الفراش، يتلمّس جسدها بأصابع عازف ماهر، استكانت بحضنه، طرحها على الفراش أخذ يُـقَشرها من  
ثيابها. يقُبل الثياب، كلّما قبّل جزءا تموُء مثل قطةّ سيامي جميلة ... أقبل كلّ منهما على الآخر مُلتحمين 

و "أحسّت هي" كأنّّما بليلة زفاف أولى ... تساؤل يتصاعد داخلهما   ومُنصهرين تماما، "أحسّ هو"
 عن سبب التغيير الذي ألمّ بهما في وقت واحد، وكأنهّ الإحساس بحاجتهما إلى الاحتواء". إنّي أسأل ... 

انقلبت فيه  إن المتأمّل في مجريات الأحداث، يدرك أنّّما قد أصبحا يعانيان وحدة وغربة في عالم غريب 
  الأنانيّةو  أسير الذاتيّة، وأمسى الكلّ الأحاسيسو المشاعر فيه  تلبّدتو المنظومة، انخرمتو وازين،الم
  التراحُمو الودّ ، وقد ابتعدوا بُـعْدا كليّا عن موروث عاداتهم وطباعهم وتقاليدهم، حيث  المصالح الخاصّةو

أن يكونوا فاعلين إيُابييّن، راجعوا   مُتجذّر فيهم بشكل عفويّ. ومُذ شُعُر الآباء بهذا الفراغ، وأرادوا
أنفسهم وأخذوا حقّهم من الحياة عُنوةً، واتُّذوا موقفا جريئا من هؤلاء الأبناء، والتزموا شعارا، يؤمن بحريةّ  

الفرد ومعناه " تُؤخذ الدنيا غِلَابا". وإثر هذا التغييّر الطارئ، آمنت هذه الزوجة بذاتها، وخرجت من 
س والشعور بالذنب، واستعادت ثقتها بنفسها. وآمن زوجها كذلك بتفرّدها، وأنعم عُقْدة الكبت والهم

الله عليه بالبصر والبصيرة وأمسى يرى الأمور بمنظار جديد، ينطلق من الذات، ومن الواقع، وأمست  
من   الزوجة، عنده، أشبه "بموناليزا" هذا الزمن أو "نفرتيتي" فاتنة الفراعنة. فاعتملت في ذهنها العديد

الأفكار وألقت من على عاتقها كَدَرَ السنين، تقول، في خيلاء، "اللّيلة كانت غير كلّ اللّيالي، للمرةّ 
الأولى يتفوّه )زوجها(  بالحبّ صراحة وبصوت عال، كان يكتفي بالهمس الشحيح.  البارحة أسمعها  



لّيلة بغير ما شَعُرت به  أحلى الكلمات ... تحوّل إلى شاعر من الكبار ..." لذلك شعرت في هذه ال
طوال سنواتها السابقة معه. في هذا اليوم شَعُرت "كأنّّا ابنة العشرين، شعرت كأنّّا ليست هي ...  

وقفت أمام مرآتها تتأمّل وجهها، وجه ضاعت منه التجاعيد التي كادت ترُسم على جبينها، مرّرت يدها  
بتسمت لذاتها ..." ومن ثمّ يمكن أن نستشفّ من على الوجه كاملا يا الله ما هذا؟ بشرة ناعمة ... ا 

  بأكثر من نصّ، النصّ الواحدتلك اللّوحات الفنيّة مدى تلاقح النصوص وتمازجها، حيث يلتقي 
إكسير، به تتجدّد الخلايا،   إلىالأحاسيس العفويةّ مع مطارحة الجسد و وحيث يتحول الحبّ الصادق 

ينا. ومن ثمّ أدركت هذه الزوجة المثقّفة، المستنيرة بالعقل، أنّ ولا يتركنا نترهّل ونستسلم لفعل الزمن ف
وقد يعُاودها نوع من الحرج   مُتلقيها. تَصِلُ بصدق إلى أفعال عفويةّبل  كلمات تقُالالحبّ ليس مجرّد 

أحيانا، ويستولي عليها خجل السنين فتُذكّر زوجها بتقدّمه في السنّ قائلة: " ما بك يا رجل؟ هل أُصِبْت  
بداء مراهقة الشيخوخة؟ أنسيت أنّك جدّ." فيتدارك زوجها الأمر ويرفع عنها اللّبس، قائلا: وَهَل السنّ 

 أيّا كان يمنع أن تعيش الحبّ، وأن تُمارسه وتتمتّع بمذاقه، فالحبّ لا يعرف الشيخوخة". 

شخصيّة منها ترمز إلى   يدرك أنّّا غنيّة بالشخصيّات، وكلّ  لأحمد طايل  "المتشابهون"والمتأمّل في رواية 
  قضيّة الزواج التقليديّ مراجعة مّا، لبعض مشكلات ومعضلات مجتمعاتنا، ومن أبرزها، في هذه الرواية،  

الذي لا يخلو من سلبيّات. فقد تتزوّج وتتأقلم مع واقعك وتطفو على السطح بسلام، وقد يحدث لك ما 
جها شيئا فتفشل هذه العلاقة، ولم تتجاوز مدّتها  ، هذه الفتاة التي لا تعرف عن زو ثرُياّ حدث للسيّدة 

الستة أشهر، لأنّّا لم تجد راحتها النفسيّة، فيستولى عليها شحوب غريب وإحباط شديد، خلخل كيانّا،  
في مجتمع متخلّف، لم تبح بمصابها لأحد "وأنت تعرف الأرياف ليس لهم   الصمتومع هذاأصرّت على 

بّة". وبعد عناء شديد جاهرت والديها بسرّها، "وانتصرت لنفسها وأنّت إلاّ الحكي وتحويل الحبّة إلى ق
الذي أثبت عُذريتها قائلا: أنت   الطبيب الشرعيّ ولنصرتها زارت بمعيّة والديها   15علاقة ولدت ميّتة". 

 
 في مثل هذا السياق "غادر كلّ من حطّم فيك شيئا وأطفأ بك توهّجا ... ولا تبحث عن سعادتك بالمكان الذي فقدتها فيه"  شكسبيريقول   15



  فعلا لم يقربك أحد من قريب أوم من بعيد"، واعْتُبر يوم تسلّمها تقرير عذريتها وكأنّّا ولدت من جديد،
 وبالرغم من أنّّا كانت ضحيّة ظروف مّا وأنّ زوجها كان مريضا اعتبرت آثمة". 

أن تواصل الفتاة دراستها الجامعيّة حتّّ لا تقع  الكاتب من مُُيّلتها، ارتأى الذكرى القاسيّة ولمحو تلك 
لنا نقرأ جيّدا مجريات في الخطإ من جديد قائلا: " إننّا أبدا نظلّ بحاجة إلى التعليم لأنهّ يفتح أبصارنا، ويُع

الأمور. وواصلت مسيرتها بكليّة الآداب قسم اللّغات الشرقيّة، إذ بالعلم وحده تتّسع مداركها ونفهم معنى  
بالإدمان على  ، تحرّرت من عقدها، و بالعلم وحدهفي أخذ القرارات. إنّّا،  التروّيالحياة، ونتعلّم 

قبل أن تكون   إنسانةوأروقة الفنون، تهذّب ذوقها وأدركت أنّّا  مواهبها وبزيارة المتاحف صقلت  المطالعة
في حياة الشعوب ورقُيّها. وبعد إنّاء   كان لها بصمة. وتعرفّت، مع الأيّام، على شخصيّات كبرى متاعا

بّ "هي"، لا  دراستها العالية تفتّقت مواهبها، ودخلت معترك الحياة من جديد بثبات وتزوّجت بمن تح
 بمن يختاره لها والدها. 

وتتطرّق إلى موضوع هامّ يرسم هول   الواقع الراهنقضايا أخرى مستمدّة من  أحمد طايلوقد عالج 
، يقول: "الكلّ بعزلة تامّة، لا يعنيه أمر أحد ، حتّّ لو كان جارا  ناس القرى وناس المدن بين الفوارق 

  المشاعرة المنعزلة عن الآخرين، الكلّ قد تلبّدت عندهم له بنفس البناية، الكلّ له جزيرته الخاصّ 
سائدة بغالبيّة   الغربةو البرودة لذا تجد  المصلحة الآنية،و  الأنانيّةوأسير الذاتيّة  ، وأمسى الأحاسيسو

 بيوت المدن، خلاف بيوت القرى، فهم لم يبتعدوا عن موروث عاداتهم وطباعهم إلّا قليلا.

، وهي قضيّة قديمة قدم الأوطان  الحنين إلخصّ روايته بموضوع أخر حارق هو قد  بأحمد طايل،وكأننّا 
الأوطان نفسها. ولكلّ منّا موطنه الأصليّ حتّّ لو لم يولد على أرضه، فهو، في العمق، يحمل الانتماء  

يعود إليه  إليه،  لذلك يبقى بعيدا عنه، في الظاهر، قريبا منه في العمق ، لا يطمئن ولا يُد راحة إلاّ متّ 
. وقد أمانينا وتحقيقوطموحاتنا، ، أحلامناويَحتضن ترابه. وقد تضطرّنا الظروف لمغادرة أوطاننا لتحقيق 

تأخذنا، حينا من الدهر، شهوة عارمة، لجمع المال وننسى احتياجاتنا الروحيّة ويضيع جزء كبير من عمرنا  
.  الزمن المفقودونبقى نلاحق  ماضيناد إلى هباء، ولكن يوم نصحو من وَهِّْنا، يأخذنا الحنين من جدي



على نفسه، ويصرحّ رغم اعتناقه للعديد من الجنسيات، بوجوب  الغربةبوقع تلك   الساردوهنا يقرّ 
الحفاظ على الجنسيّة المصريةّ، قائلا: " أنا طفت العالم شرقا وغربا وشمالا وجنوبا، لم أجد مثيلا لهذا البلد،  

شعرونك أنّك واحد منهم. تصدّقون لو قلت لكم أنّي كنت عندما ألتقي بأيّ  لا أجامل ولا أبالغ"...ي
مصريّ أو مصريةّ بأيّ بلد كان، أهرول لمصافحته، كنت أستمدّ منه دفئها ... ما كان يعنيني، هو تلقّي  

 رسائلها من مصافحة ناسها". 

يها وصيانتها ولو عن بُـعْدٍ، لا بدّ  إذنّ، جيّد أن نغادر الأوطان، ولكن لا بدّ أن نفكّر دوما في الحفاظ عل 
ينُبّه هؤلاء المغتربين بوجوب التفكير في مصلحة الوطن الأمّ،   بأحمد طايلأن تعنينا مصلحتها. وكأننّا  

ويقترح على المغادرين لأوطانّم، ولو إلى حين، أن يُشِعّوا عليه ويَـغْمروه بمحبّتهم، يقول: " كم أحبّ هذا 
لى قرار أخذته، وهو أن يكون المقرّ الرئيسيّ لشركاتي وأعمالي هنا، وَرَحَلَاتي  البلد، واليوم أشُهدكم ع

للفروع فقط، من هنا تُدار كلّ أعمالي". وهكذا لا ننسى أنّ الوطن في العينين" كما قالت إحداهنّ في 
 إحدى رواياتها.  

هي تلك اللّوحة التي شدّت "المتشابهون" انتباهي أكثر في رواية التي أثارت  اللّوحةوالجدير بالملاحظة أنّ 
بقوّة مغناطسيّة كأنهّ قدر محتوم، هي نفسها لم تجد تفسيرا  لوكاديموس" "كريستينا" لإمبراطور السياحة "

لذلك، هي عاجزة عن الإجابة، تقول "أحسست أنّ هذا الرجل هو الذي كنت أبحث عنه وأنتظره، لا  
نا أراه للمرةّ الأولى؟ لعلّ الصدفة جمعتهما والعفويةّ قربّتهما من بعض، وشرف الجلوس بين  تسألني كيف وأ

"حقيقة شعرت أننّي بحضرة عَازفٍ يُُيد   كريستينا:   بينها، تقولالألفة يَسَّر الأمور وبثّ  لوكاديموس يدي 
لأحد الكهنة بما اقترفت، وهو  انتقاء أحرفه ... في الحقيقة حوّلني إلى شبيهة بآثمة تدخل الكنيسة لتعترف 

جالس صامت أمامها، هذا الرجل له كاريزما، والعجيب أنّّا لم تُجل من أيّ شيء. وما إن تطهّرت 
واعترفت حتّّ استدرجها إلى الرقص على إحدى معزوفات اليونانّي )نيكوس( فانتشت وفرحت وغمرتها 

 تكهّن شيئا ماّ تُبؤوه لها الأقدار.إثر ذلك اللقاء الفريد من نوعه، أسئلة لا تنتهي. ولم ت



وبعد أيّام، حدثت المفاجأة التي فاقت خيالها، عاد يستضيفها ثانية واصطحبها إلى أرقى فنادق المدينة  
حيث جلسا في ركن قصيّ، بعيد عن الضوضاء، وظلّ لفترة طويلة، سَاهِّاً ومكتفيا بالنظر إلى وجهها، ثمّ  

بك لي، سأفتح كتابي أمامك. سوف أخبرك أمرا أنا مندهش له، لماذا  جاهرها قائلا:" مثلما فتحت كتا
أفتح كتابي الآن ولك أنت، رغم أنّي من أنصار أنّ لكلّ إنسان صندوقا خاصّا يُب أن لا يظُهره لأحد  
على الإطلاق، مهما كانت الصلة بينه وبين الآخرين، ولكننّي أجد نفسي مُندفعا لأن أفتح كلّ شيء،  

كلمة  با سوى أنّي أريد هذا وبشدّة". أصغت بِشَغَفٍ لكلّ ما قال، وشدّ انتباهها أكثر، ولا أعرف سب
" التي قال فيها: "أنا مصريّ، أرتدي زيّا يونانياّ، المصريوّن يقولون أنّ من يشرب من النيل لا بدّ   الافتتاح

 تغادره أبدا، وأنا أحيا  أن يعود إليه. وأنا أزيد على هذا، إنّ مصر روح تسكن من يولد على أرضها ولا
بهذه الروح، خطواتي تسير وفقها" ، ثم اندفع يحكي عن حياته مع والده، وعن وفاة أمّه، وعن هجرته  
وعن زواجه الأوّل  من )إيلينا(، وكيف غادرا حتّّ لا يظّلا تحت رداء الأب وثروته، وأظنّها سِمَةٌ دائمة  

ثبات الذات، وكيف رفض الزواج ثانية خشية أن يكون شببها  الوجود لدى أبناء اليونان، حبّ المغامرة وإ
باح حتّّ طلع الصباح. وإثر انبلاج الصبح توجّه إلى بيت أبيها  

ُ
بأبيه، ولم يسكت "ديموس" عن الكلام الم

شبه متأكّد من موافقتها ، لأنّ تجربة السنوات   لوكاديموس،، وطلب يدها للزواج، وحصل الاتفاق وكان 
  للتشابه بداية الأشياء الجميلة" . المهّم، في رأينا، أنّ نظرة أجدادنا المحدودة أنّ الارتياحه "الطّوال علّمت

ومن ورائه،   وإنّّا السارد،نظرة مغلوطة لا بدّ من مراجعتها. إنّ التشابه لا يقتصر على التطابق والموافقة، 
قد يحدث بين أناس يلتقون للمرةّ الأولى، فالصدفة،  التشابهقد كسّر القاعدة وأثبت أنّ   أحمد طايل

تقول:" الأشياء   لكريستينا،وحدها، قادرة على صنع الأعاجيب. وهذا اللّقاء الممتع الفاتن قد حدث 
التي تقع صِدفة ووليدة اللّحظة تحمل في طيّاتها الكثير من السعادة وخاصّة الإحساس بالجاذبيّة  

 والارتياح".

لا يخلو من قدرة على تمثّل لقضايا المعاصرة وقراءتها قراءة لامتناهيّة.    الإبداع الروائيّ  وصفوة القول، إنّ 
بصدد الإنجاز. ولا يخفى على  مشروع مستقبليّ و وثيقة فنيّة لأحمد طايل  "المتشابهون" ولا شكّ أنّ 



تمرّس أنّ 
ُ
، أثناء  بالمتعةلنفوس، فالشعور التي تُُلّفها قراءة نصّ مّا في ا بالمتعةمرتبط الإبداع القارىء الم

قراءة نصّ مّا وبَـعْده، هو أسمى ما يُمكن أن يحدثه كاتب مُتميّز في نفس قارئه. المهمّ أنّ تجربة أحمد طايل  
،  حداثيّةالسرديةّ هي تجربة راقيّة، تُمسك بالأصالة في أسمى معانيها، تمازجها، بين الفينة والأخرى، روح 

 .العصروثيقة الصلة بروح 

 ة: ّّ خاتمة تأليفي

الوجوديةّ  والفلسفيّة إنّ الكتابة سحر وطلسم روحيّ ووجدانّي تتشابك وتداخل فيها القضايا  
. والغاية من كلّ ذلك التفاعل مع الآخر الفنيّة والجماليّةوالتربوية والاجتماعيّة و السياسيّة والثقافيّة و

. ولا مستمرّة، ورسالة مثقف تجاه قضايا متجدّدة ةلحيارهان يوميّ وتنوير عقليّته. إنّّا، فنّ، جوهرها، 
. إنّّا، لا تُلو  الثقافة الجديدة هّا ركيزة مهمّة، تستند عليها،  التبادل الثقافّي والتعاون الفكريّ شكّ أنّ 

بالتقليد  لا والعقل الفعال.  بالاستكشاف والتبصّرمن طرافة، ودعوة ملحّة لتجديد الإبداع الفكريّ 
 الاستعادة. و

صاحب فكر ونظر، وحكمة وتبصّره، أجال نظره ،    أحمد طايلوماّ، لا شكّ فيه، أنّ الروائيّ  
فخراً في الحياة، وأدّى واجبه على الوجه الأكمل. يكفيه  برسالته النبيلةوتأمّل في العالم الراهن، وآمن 

التربويةّ  والثقافيّة  والسياسيّة والاجتماعيّة  الأنظمة  أنهّ، ما إن لاحظ انّيار القيم الإنسانيّة واختلال
حتّّ تفاعل مع مُتلف تيّاراتها، لتواكب العصر في سباق أبديّ لا ينتهي. ومقصده من ذلك أن تحيد عن 

إلى أسمى الدرجات. نستبين ذلك من خلال مجراها الطبيعيّ، وتبقى دوما في خدمة الإنسان والرقيّ به 
، وفي  متغيّر على الدوامعلى حال، إنهّ،  الثبات ، وهو يتفاعل مع الزمن الذي لا يعرفرؤيته للفنّ 

  ومنهج ورؤية نقدتغيّره، وتطوّره انتعاشة وحيويةّ للفرد والمجموعة على حد سواء، يسانده في مسيرته تلك 
الحوار بين  وتُـزْهِر وترقى الأمم، مثبتا للأجيال الجديدة أنّ  تطوّر الأحوالتودُربة ثقافيّة، بها  ومَلَكةٌ 
ا له،لا يفُسد للودّ قضيّة، وبأنّ من ينسى أمسه لا  الأجيال بمثابة النبّي،   المبدع، وهكذا يمسي غدا

ا قلنا ليهب معنى للحياة وللإنسان وللعالم. ولعلّنا، لا نحيد على الصواب، إذ الرسالة أداءحريص على 



يخاطب، في المحلّ الأوّل، المؤسسّات الحكوميّة في البلاد العربيّة وفي مقام ثان المثقّفين  أحمد طايلأن 
هي أقرب إلى الجمود وتقديس ما سطره الأباء والأجداد،   مواقفو  رؤىالعرب من معاصريه الذين تنبّوا 

 دون نقد أو تمحيص أو مراجعة.  

أحمد طايل وتربى  بلوحاتها المتنوّعة، شاهد على العصر الذي نشأ فيه  بهون، أن رواية المتشاوصفوة القول
"صيغة  في لفنان الفرد" عليه صفة "ا  إذا قلنا في شأنه تصدقفي رحابه. ولعلّنا، لا نجانب الحقيقة، 

 ليحتل مكانة مرموقة ضمن كبار الروائيّين.    الجمع"

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 قراءة نقديّة في رواية "المتشابهون" 
 لأحمد طايل 

 16د. فوزية الصفّار الزاوق 

 تمهيد:  

ووجها من  رواية سكنت صاحبها ولا تزال، سَعِد بإنشائها نصًا جميلا،  "المتشابهون" 

وجوه العشق لبلده. انصهرت فيها الحقيقة بالخيال والحلم بالواقع والماضي بالحاضر. يثبت  

أن ليس من يكتب شابّا كمن يكتب كهلا، وقدّ تقدّمت به السنّ ونضجت أفكاره.   للمتلقّي كاتبها 

. إنّه  الواقعهذا إنّه، كان يكتب ليصوّر الواقع، واليوم يكتب ليُعمل الرأي والرّوِيَّة في تضاريس 

خطابًا   الخطاب التاريخيّ ، وفيه تحوّل قسوة أوجاع   إلىلحظة الإبداع نصّ مُربك، فيه تحوّلت  

 منفتحا على المستقبل.  بقضايا الراهن منشغلا،  روائيّا إبداعيّا

I . :التقديم الماديّ والمعنويّ للكتاب 

 
 أستاذة محاضرة بالمعهد العالي للّغات، جامعة قرطاج، تونس   16



 التقديم الماديّ للرواية:   (1

  287، يقع في 17أحمد طايل للروائيّ المصريّ  لمتشابهون""ابين أيدينا اليوم كتاب عنوانه 

صفحة، وسمه المؤلّف بجنس أدبيّ معروف هو جنس الرواية، صادرة عن دار سمير منصور  

. تضمّ أربعة عشر لوحة فنيّة في أغراض شتّى لا يكاد  2023للنشر والتوزيع بغزّة فلسطين 

 وحدة. من المفيد أن نعرّف بمؤلفها: يجمع بينها في الظاهر، جامع ولكنها، في الباطن، 

     من هو مؤلّفها؟  -أ

بالكتابة منذ مراحل    ، شُغف1956هو أصيل محافظة الغربيّة )طنطا(، من مواليد سنة 

إلى حكايات الأب وأصدقائه والأمّ  التعليم الأولى، كانت حياته مشدودة إلى الأسرة والسماع 

والنساء المقرّبات منها. يمثّل وجها من أبرز الوجوه الثقافيّة. عمل لبعض الوقت في الصحافة، 

،  جمال الغيطاني تحت رئاسة الأديب والمبدع والصحفيّ   "لأخبار الأدب المصريّة" مُراسلا ثقافيّا

بالصحف   وكتب أيضا المقالاتم.  عرّفته بالكثير من أصحاب القل بداية قويّة،وكانت  

 
روايات:   -ب/  (2008)حوارات أدبيةّ(، )، * شواطئ إبداعيةّ  (2006)  حوارات: * على أجنحة أفكارهم، "إطلالات ثقافيةّ"  -أله العديد من المنشورات:     17

"رأس مملوء    -4  /.  2024،  "شيء من بعيد ناداني"   -3/    .2021،  "متتالية حياة"  -2/    .2023، وله طبعة ثانية  2021"، الوقوف على عتبات الأمس"    -1

ة حضوره دوما. إنّك لن تفهم وأهميّ   قضية الزمنللوقوف على    "عيد ميلاد ميّت"في روايته    أحمد طايليدعوك    عيد ميلاد ميتّ ...!  -5  /.  2024،  حكايات"

. إننّا إزاء عمل روائيّ متميّز، فيه اهتمام بالإنسان، كونه يمثلّ الماضي يهُدّد الحاضر والمستقبل، وذلك يعني أنّ نسيان  ماضيكفي غياب    حاضرك و مستقبلك

، يعرض وينتقي من خلالها أبرز بالبيئة الرّيفيةشغوف خاصّة    د طايلأحم كتلة بشريّة منحوتة من البيئة، ناطق ومعبّر عنها ، متأثرّ ومؤثرّ فيها. ولا شكّ أنّ  

بقولة مهمّة وموحيةّ   "عيد ميلاد ميّت"روايته    أحمد طايل، بصفة عامّة. وقد قدم    الإنسانالمصريّ بالدرجة الأولى، و  المواطن  هويةّالتي تصنع وتصوغ  القيم  

وهناك أموات تحت الأرض ،  أموات   أحياء فوق الأرض  وهناكيدة المدى، ... فلنبحث عمّا يجعلنا أحياء،  قال فيها : "هناك من البشر من يظلّ حيًّا لعقود بع

 في المسابقة التي أقامتها دار الرضا للنشر والتوزيع بمصر على مستوى الدول العربيةّ.  بالمركز الأوّلفازت  روايته تلك  أحياء"



مع العديد من كبار الكتّاب في مصر    الحوارات الأدبيّةالإقليميّة، ثم اتّجه إلى إجراء 

 18وخارجها. 

 في عتبات النصّ الروائيّ:    -ب

 سلطة العنوان متعة القارئ: •

الدراسات الأدبيّة والنقديّة عناية خاصّة. إنّها  من العتبات الهامّة التي أولتها   العنوان يعتبر 

  نصّ مختزل ، في المطلق، إلّا العنوان. وما المتن السرديّ التي نلج من خلالها  العتبة الأولى

 بنية ودلالة.  مختصرو مكثّف و 

في هذه الرواية كلمة واحدة، مُعرّفة بالألف واللّام، في صيغة الجمع.   العنوانجاء 

  وأن يفكّ شفراته التي تساعد  الوظيفة التأويليّة،أن يتعرّف على  الروائيّ النصّ ولقارئ هذا 

يبدو، في   عنوانفيها. إنّنا تجاه  والوقوف على مرجعيّات الكتابة، على فكّ ألغاز الروايّة القارئ 

ورقة  إلى  العنوانالظاهر، باهتا، ولكنّه، في العمق، مُخاتل، يُوحي بأكثر من معنى. ومن 

 إلى حدّ مّا.   ضبابيّة و قاتمة ، وردت العتبة النصيّة الثانية  ، وهيالغلاف

 عتبة التصدير:   •

 
للمُحاور أن يقرأ ويغوص في كتابات من يرغب في هي حوارات، أنشأها صاحبها على أرض صلبة، بيّ  18 ن شروطها قائلا: " لكي يكون الحوار ثرياّ، لا بدّ 

القضايا من بينها نذكر، مثلا: الفجوة الكبيرة بين ثقافتنا وثقافات العالم الغربيّ وخَلصَُ من ذلك إلى أنّ هناك أهمّ  الحوارات  في هذه    أحمد طايلمحاورتهم. أثار  

هي من علهّ يحُقق وَهَجًا فكرياّ وإبداعياّ، به يدُرك أسمى الدرجات من الرقيّ، مشيرا ومؤكداّ على أنّ الثقافة ،  محراب القراءة ، ضرورة ملحّة لإعادة العربيّ إلى 

 أقوى أسلحة الدول لإعلاء ريادتها. 
 شاعر القصّة ( وغيرهم كثير. إنهّ أقام كذلك احتفاليتّين لكلّ من  المكاوي سعيد( والكاتب المصريّ )واسيني الأعرجنذكر على سبيل المثال: الروائيّ الجزائريّ ) إننّا 18

 ( لكفراوي سعيد ا ) وراهب القصّة القصيرة( 1999( )إبراهيم أصلان) القصيرة



مرجعيّة هامّة يؤسّس للنصّ الأدبيّ حينا، ويُنشّط أفق انتظاره أحياناً   التصديريُعدّ هذا 

"يخلق من الشبه  روايته بمثل شعبيّ، كثيرا ما كان يتردّد بين الناس، و   أحمد طايلأخر. صدّر 

وهو تعبير مجازيّ مُبالغ فيه، يصف، في الظاهر، شدّة الشبه بين شخص وآخر،   19". أربعين

وفي الباطن، تذهب فيه النفس كلّ مذهب. والمتأمّل في هذا النصّ يدرك أنّ التشابه موجود  

وقد يبدو في ضرب   الملامح والبنية الجسديّة حينا،على مرّ الأجيال والعصور، قد يتجلّى، في 

نة حينا آخر، وقد يتعدّى ذلك إلى تشابه في الفكر والروح والرؤى. وقد تتباعد  من الكياسة والفط

كامن فينا،" من بعيد   التشابهبنا الحياة، ويأخذ كلّ منّا مسارًا مختلفا على الآخر، ومع هذا يبقى 

  رالمظهحينا و  المضمريُوحّد بيننا جميعًا، هو هذا التشابه  ناظم خطّ ينادينا". المهمّ، أنّ هناك 

إنّه التشابه المتوارث بين الأجيال، وعبر سير الآباء والأجداد. لكلّ منّا أصفياؤه، حتّى   ،أحيانا

فكريّا  و   روحيّالو تباعدوا أعواما طويلة، وكأنّ الفراق لم يحدث، فيرتبطون ببعضهم ارتباطا 

احتنا. والخلاصة  ، لذا لا بدّ أن نبحث بلا كلل عمّن يشبهنا لنجد ر للمُصالحة مع الذات إنسانيّاو 

تبقى مقصدا محمودا من   والاستثناء منشود، والانسجام والتناغم والألفة التشابه مطلوب،أنّ 

 مقاصد الشعوب. 

 التقديم المعنويّ للرواية:  (2

 
تنسب هذه المقولة إلى الحسن بن علي بن أبي طالب، وهو حفيد الرسول صلّى الله عليه وسلمّ. يدرك الباحث الحصيف أنّ كلمة   19

 هي من أصل فارسيّ، وهي تعني الكثير ولا تعني العدد، وإنمّا القصد منها المبالغة. أربعين 



إنّها تنقل الواقع بكل تفاصيله في  أحمد طايل، للكاتب المصريّ   "المتشابهون"هي رواية 

قرأتها وشُغفت بها، أعدت قراءتها أكثر من مرّة، فاستبان  صيغة حكائيّة، لا تخلو من جماليّة، 

لي، الخيط الأبيض من الخيط الأسود، فزدت بها ولعًا وأيقنت بأنّ لهذه الرواية مذاق مختلف  

ونكهة مخصوصة.إنّ المطّلع على هذه الرواية، ولو على عجل، يُدرك أنّ صاحبها تجاوز فيها  

يمزج  حدث  ، يَحْوِي أكثر من طرافة ، لا يخلو من تحدثكتابة نصّ مُسمتطلّعا إلى  المألوف، 

"له مناسكه وطقوسه إنّه،  أدبا أصيلا ، وهو يُنشئ ذات الكاتب ، ويُحيل على بالمتخيّل الواقع

. 20"فيه للروح متعة، وللقلب غذاء وللعقل نور" المنجي الشملي، على حدّ تعبير الناقد التونسيّ 

ويُؤطّر الحكاية، ويستعيد التجربة الحياتيّة بُغْية "   ،غذّي السرد، يُ أيّ عمل إبداعيّ ولا شكّ، أنّ 

تأسيس مَلْفُوظ قادر على غواية القارئ واستدراجه إلى الانخراط في القراءة والتأويل وإنتاج  

 ".  إمتاع ومؤانسة. إنّها فنّ كلام، جُلّه " 21النصّ"

 بنية الرواية:   -أ

فنّيّة، قابلة لقراءات متعدّدة، قراءة واحدة  أربعة عشر لوحة "المتشابهون"تتضمن رواية 

لا تكفينا، للنّفاذ إلى جوانبها الخفيّة. إننّا، إزاء مهرجان فنون، تتعطّش له النفوس الظمأى لكلّ  

 
، 1985دار الغرب الإسلاميّ، بيروت لبنان    "الفكر والأدب في ضوء التنظير والنقد"،اذ الأدب المقارن تونس،  ، أستمنجي الشملي 20

 16ص

21 " الروائيّةانظر  الرواية والسيرة  بين  الذات  العدد  تسريد  الفكر،  المرجع والمتخيّل" عبد الله شطّاح، عالم  )يناير مارس    171": 

 وما بعدها(  12، ص2017



، يحفر عميقا في ذواتنا، ويُخاتل قارئه ويرسم  نصّه الروائيّ فنّ أصيل. إنّ المؤلّف، وهو ينشئ 

لتفكير دفعا. جاءت هذه الرواية مشحونة بقضايا متنوّعة، يُهيمن  له رؤى فلسفيّة، تدفع به إلى ا

إنّه، طوال عقود عمره، كان يتعامل مع الحياة   سيادة السرد. يفترض  نصّ في   الوصفعليها 

بمرونة تامّة. كان يعتنق شعارًا ينير سبيله، لم يَحِدْ عنه، ولو مرّة على سبيل الخطأ، مُفاده "  

زاوجت تلك المساحة من الشعر الأبيض   مع التقدم في السنّ، ولكن،". ابتسم للدنيا تضحك لك

تجاعيد، استولت على الوجه والعنق مع انكماش بالجلد المصاحب لها، ممّا زاد في كَدره.  

وانهالت عليه الأسئلة، وغمغم فيما بينه وبين نفسه، " لِمَ يحدث كلّ هذا؟ ". ويأخذه حزن عميق  

بل ولم يصل إلى إجابة مُقنعة، تُخرجه من حيرته، سوى اقترابه ينخر كيانه. قتنغلّق أمامه  السُّ

. إثرها استولى عليه شيء من الإحباط واليأس، فاستسلم لمشيئة الخالق، ورفع  سنّ التقاعدمن 

، لم يستطع  ثر ذلك شرودوتملّكه إ لك الأمر من قبل ومن بعد"،رأسه إلى السماء مُتمتما " 

يُدرك أن الكتابة، عنده،   أحمد طايل الخروج منه لشدّة تكتّمه. ولا شّك أن الناظر في نصوص 

 موقف من الحياة ورؤية للعالم وفتح أفق جديد في قراءة الواقع. 

، من ليلة زفافه "التي ظلّت حديث الوزارة وأزقّتها زمنًا"،  الروايةثمّ تقدّمنا في قراءة 

ير من بهارات الحكايات، إذ كيف لإنسان يتمتّع بكلّ هذا الثراء والرفاهيّة التي يُضاف إليها الكث

تكفي أجيالا من بعده، أن يكون مجرّد موظّف حكوميّ؟ بل كيف لإنسان مثله، أن يعمل تحت  

الأنظمة الإداريّة  ينقد  بأحمد طايل إمرة رؤساء بعضهم نرجسيّون مُقابل حفنة جنيهات؟ وكأنّنا  



لا    إلى الموظّف. إنّهم يتساءلون، وهم في حيرة، من أمرهم، وفاتهم، أنّ  ي تُسيئ الت الفاسدة 

وكأنّهم، لم يصلوا إلى إجابة تُرضي فضولهم   قيمة العمل الدؤوب شيء في هذه الدنيا، يُضاهي 

 . 22فسلّموا أمرهم مردّدين "لله في خلقه شؤون"

 *الزواج التقليديّ: 

بمواضيع ثريّة، تمسّ المجتمع    النصّ الروائيّ إزاء روائيّ، قادر على إغناء إننّا،  

. والمتأمّل يدرك أنّ حيرة هذا  الزواج التقليديّ الإنسانيّ، من قريب أو من بعيد، مثل قضيّة 

تجاه العديد من القضايا. هبّت  حيرة جيل من المثقّفين  هي أيضا  أحمد طايلالكاتب الفرد 

فهزّت الأركان وزعزعت الكيان وقتلت فيهم قيما ساميّة وفسخت من أعماقهم   ةريح الحداثعليهم 

كلّ شيء جميل فغابت صلّة الرحم من دنياهم وفُقد الودّ والدفء العائليّ من أعماقهم، فيمتلكه  

شيء من الإحباط لما آلت إليه الأمور عبر تشتيت شمل العائلة، يقول: "ذهب كلّ من الولدين:  

ق والثاني إلى الغرب، لا نراهم ... لفترات طويلة، وإن حَظِينا برؤيتهم فنراهم من  واحد إلى الشر 

خلال الخصائص الإلكترونيّة ... كلّ شيء أصبح مُعَلّبا داخل أنبوب، فقد رائحته وروحه". أراد 

متسائلا: " ألا يحقّ لنا أحيانا ونحن نسير على درب النضج والتقدّم   القاعدة، يُكسّرالسارد أن 

 

ض العلماء وليس وارد في سورة أو آية في القران، والصواب "لله في كلّ خلق من خلقه شؤون" ومعناها يدير الكون ينسب لبع 22 

 بحكمة  



، تَمَرّدٌ متأخّر، ولكن، به نستطيع  المألوف من العادات والتقاليد الباليّة في السنّ أن نتجاوز 

 الحياة بشكل مُغاير".  

. إنّه  التجاوزو الفعل  إنّنا إزاء روائيّ مثقّف، مؤمن برسالته، وكذا مؤمن بقدرته على  

ذوبان، لا مجرّد  وانصهار  الحبّ ، وأنّ الزواج مغامرةقرّر أن يغيّر منهج حياته، أدرك أنّ 

، وخاصّة وقد أعطته، كلّما حَلُم به، وأبى  أنثى لكلّ الأوقات والفصولآمن بأنّ "زوجته  حسابات.

أن يكون لغيرها ...؟ "، تحرّر من عُقده بعد أن تغيّرت ذائقته الإنسانيّة تجاه الذكر والأنثى  

ل ... أقبل كلّ منهما على الآخر  "وضع يده على كتفها، تبعثر شعرها الأسود الفاحم المسترس

 مُلتحمين ومُنصهرين تماما، "أحسّ هو" 

و" أحسّت هي" كأنّهما بليلة زفاف أولى ... وكأنّه الإحساس بحاجتهما إلى الاحتواء". ومُذ شُعُر  

ر  الآباء بهذا الفراغ، اتّخذوا موقفا جريئا من هؤلاء الأبناء، " تُؤخذ الدنيا غِلَابا". وإثر هذا التغييّ 

الطارئ، آمنت هذه الزوجة بذاتها، وكذا زوجها أمسى يراها أشبه "بموناليزا" هذا الزمن". تقول،  

في خيلاء، "اللّيلة كانت غير كلّ اللّيالي، للمرّة الأولى يتفوّه بالحبّ صراحة وبصوت عال،  

رت كأنّها  البارحة أسمعها أحلى الكلمات ... تحوّل إلى شاعر من الكبار ... في هذا اليوم شَعُ 

ابنة العشرين، ... وقفت أمام مرآتها تتأمّل وجهها، وجه ضاعت منه التجاعيد التي كادت تُرسم  

على جبينها، ... بشرة ناعمة ... ابتسمت لذاتها ... " ومن ثمّ أدركت هذه الزوجة المُستنيرة 

وقد   مُتلقيها. تَصِلُ بصدق إلى أفعال عفويّة بل  كلمات تُقال بالعقل، أنّ الحبّ ليس مجرّد 



يُعاودها نوع من الحرج أحيانا، ويستولي عليها خجل السنين فتُذكّر زوجها بتقدّمه في السنّ 

قائلة: " ما بك يا رجل؟ هل أُصِبْت بداء مراهقة الشيخوخة؟ أنسيت أنّك جدّ." فيتدارك زوجها  

حبّ، وأن تُمارسه وتتمتّع  الأمر ويرفع عنها اللّبس، قائلا: وَهَل السنّ أيّا كان يمنع أن تعيش ال

بمذاقه، فالحبّ لا يعرف الشيخوخة". وقد تتزوّج وتتأقلم مع واقعك، وقد يحدث لك ما حدث  

، هذه الفتاة التي لا تعرف عن زوجها شيئا فتفشل هذه العلاقة بعد أشهر قليلة، لأنّ  ثُريّاللسيّدة 

واعْتُبر يوم تسلُّمها تقرير   23". زوجها لم يلمسها"، وانتصرت لنفسها وأنهت علاقة وُلدت ميّتة

عذريّتها وكأنّها ولدت من جديد ولا ننسى أنّنا في مجتمع عربيّ إسلاميّ محافظ. ولمَحو تلك  

أن تواصل الفتاة دراستها الجامعيّة حتّى لا تقع في   الكاتب من مُخيّلتها، ارتأى  الذكرى القاسيّة

إلى التعليم لأنّه يفتح أبصارنا، ويجعلنا نقرأ جيّدا   الخطإ من جديد، قائلا: " إنّنا أبدا نظلّ بحاجة 

في أخذ   التروّي مجريات الأمور". وواصلت مسيرتها بكليّة الآداب قسم اللّغات الشرقيّة، وتعلّمت 

القرارات. وبعد إنهاء دراستها العاليّة تفتّقت مواهبها، ودخلت معترك الحياة بثبات وتزوّجت بمن  

 ه لها "والدها".تحبّ "هي"، لا بمن يختار 

 *الفوارق بين ناس القرى وناس المدن: 

 
غادر كلّ من حطّم فيك شيئا وأطفأ بك توهّجا ... ولا تبحث عن سعادتك بالمكان الذي فقدتها في مثل هذا السياق " شكسبيريقول   23

 فيه"



وتتطرّق إلى موضوع هامّ يرسم   الواقع الراهن قضايا أخرى مستمدّة من   أحمد طايلوقد عالج 

، الكلّ بعزلة تامّة، لا يعنيه أمر أحد، ... الكلّ قد تلبّدت  ناس القرى وناس المدنبين الفوارق 

سائدة بغالبيّة بيوت المدن، خلاف بيوت   الغربةو البرودة  ، لذا تجد الأحاسيسو   المشاعرعندهم 

 القرى، فهم لم يبتعدوا عن موروث عاداتهم وطباعهم إلّا قليلا. 

 *الحنين إلى الأوطان: 

، وهي  الأوطان الحنين إلى قد خصّ روايته بموضوع أخر حارق هو  بأحمد طايل،وكأنّنا  

، ولكن  أحلامنا ضطرّنا الظروف لمغادرة أوطاننا لتحقيق قضيّة قديمة قدم الأوطان نفسها. وقد ت 

، قائلا: " أنا طفت العالم شرقا بلدنا الغائبمن جديد إلى الحنين يوم نصحو من وَهْمِنا، يأخذنا 

وغربا وشمالا وجنوبا، لم أجد مثيلا لهذا البلد ". تصدّقون لو قلت لكم أنّي كنت عندما ألتقي  

بلد كان، أهُرول لمصافحته، كنت أستمدّ منه دفئها ... ما كان  بأيّ مصريّ أو مصريّة بأيّ 

يعنيني، هو تلقّي رسائلها من مصافحة ناسها"، إذنّ، جيّد أن نغادر الوطن، ولكن لا بدّ أن  

نتشبّث به، ونحبّه ولو عن بُعْدٍ، يقول: " كم أحبّ هذا البلد، واليوم أشُهدكم على قرار أخذته،  

ئيسيّ لشركاتي وأعمالي هنا، وَرَحَلَاتي للفروع فقط، من هنا تُدار كلّ  وهو أن يكون المقرّ الر 

 أعمالي". "ولا ننسى أنّ الوطن في العينين" 

 * الصدفة تصنع الأعاجيب: 



هي  "المتشابهون" التي أثارت انتباهي أكثر في رواية  اللّوحةوالجدير بالملاحظة أنّ 

بقوّة مغناطسيّة كأنّه قدر    لوكاديموس"لسياحة "تلك اللّوحة التي شدّت "كريستينا" لإمبراطور ا

محتوم، هي نفسها لم تجد تفسيرا لذلك، هي عاجزة عن الإجابة، تقول "أحسست أنّ هذا الرجل  

هو الذي كنت أبحث عنه وأنتظره، لا تسألني كيف وأنا أراه للمرّة الأولى؟ لعلّ الصدفة 

ر الأمور وبثّ   لوكاديموسي جمعتهما، والعفويّة قرّبتهما، وشرف الجلوس بين يد الألفة  يَسَّ

"حقيقة شعرت أننّي بحضرة عَازفٍ يُجيد انتقاء أحرفه ... هذا الرجل له   كريستينا: بينهما، تقول 

كاريزما، في الحقيقة حوّلني إلى شبيهة بمن تزور الكنيسة لتعترف بذنبها، وهو جالس صامت  

إن تطهّرت واعترفت حتّى استدرجها إلى  أمامها. والعجيب أنّها لم تخجل من أيّ شيء. وما

الرقص على إحدى معزوفات اليونانيّ )نيكوس( فانتشت وفرحت وغمرتها إثر ذلك اللّقاء، الفريد 

 من نوعه، أسئلة لا تنتهي.  

وبعد أيّام، حدثت المفاجأة التي فاقت خيالها، عاد يستضيفها ثانية واصطحبها إلى أرقى 

ركن قصيّ، بعيد عن الضوضاء، وظلّ لفترة طويلة، سَاهِمًا  فنادق المدينة حيث جلسا في 

ومكتفيا بالنظر إلى وجهها، ثمّ جاهرها قائلا:" مثلما فتحت كتابك لي، سأفتح كتابي أمامك.  

سوف أخبرك أمرا أنا مندهش له، لماذا أفتح كتابي الآن ولك أنت، رغم أنّي من أنصار أنّ لكلّ  

ظهره لأحد على الإطلاق، مهما كانت الصلة بينه وبين  إنسان صندوقا خاصّا يجب أن لا يُ 

الآخرين، ولكننّي أجد نفسي مُندفعا لأن أفتح كلّ شيء، ولا أعرف سببا سوى أنّي أريد هذا  



" التي قال فيها: "أنا   كلمة الافتتاح وبشدّة". أصغت بِشَغَفٍ لكلّ ما قال، وشدّ انتباهها أكثر، 

مصريّون يقولون أنّ من يشرب من النيل لا بدّ أن يعود إليه. وأنا  مصريّ، أرتدي زيّا يونانيّا، ال

أزيد على هذا، إنّ مصر روح تسكن من يولد على أرضها ولا تغادره أبدا، وأنا أحيا بهذه الروح،  

خطواتي تسير وفقها ...، ثمّ اندفع يحكي عن حياته مع والده، وعن وفاة أمّه، وعن هجرته وعن  

ينا(، وكيف غادرا حتّى لا يظّلا تحت رداء الأب وثروته، ولم يسكت  زواجه الأوّل من )إيل

"ديموس" عن الكلام المُباح حتّى طلع الصباح. وإثر انبلاج الصبح توجّه إلى بيت أبيها، وطلب  

شبه متأكّد من موافقتها، لأنّ تجربة السنوات   لوكاديموس،يدها للزواج، وحصل الاتفاق وكان  

بداية الأشياء الجميلة". المهّم، في رأينا، أنّ التشابه لا يقتصر على   رتياحأنّ الا الطّوال علّمته "

قد كسّر القاعدة وأثبت أنّ الصدفة، وحدها، قادرة على صنع  وإنّما أحمد طايل،التطابق، 

تقول:" الأشياء التي تقع صِدفة ووليدة اللّحظة تحمل في طيّاتها الكثير من السعادة   ،الأعاجيب 

 ساس بالجاذبيّة والارتياح". وخاصّة الإح 

 خاتمة:

لا يخلو من قدرة على تمثّل لقضايا المعاصرة وقراءتها  الإبداع الروائيّ وصفوة القول، إنّ        

  وثيقة فنيّة بلوحاتها المتنوعة  لأحمد طايل  "المتشابهون"قراءة لامتناهيّة. ولا شكّ أنّ رواية 

مرتبط  الإبداع ى على القارئ المُتمرّس أنّ وشاهد على العصر. ولا يخف  مشروع مستقبليّ و 

، أثناء قراءة نصّ مّا وبَعْده، هو  بالمتعة التي تُخلّفها قراءة نصّ مّا في النفوس، فالشعور  بالمتعة



السرديّة هي   أحمد طايلأسمى ما يُمكن أن يُحْدثه كاتب مُتميّز في نفس قارئه. المهمّ أنّ تجربة 

،  حداثيّةفي أسمى معانيها، تُمازجها، بين الفينة والأخرى، روح  تجربة راقيّة، تُمسك بالأصالة

إنّها، لا تخلو من طرافة، ودعوة ملحّة لتجديد الإبداع الفكريّ  العصر، وثيقة الصلة بروح 

 الاستعادة. و بالتقليد  لا والعقل الفعّال.  بالاستكشاف والتبصّر

. ولا شكّ  مستمرّة، ورسالة مثقّف تجاه قضايا متجدّدة لحياةرهان يوميّ إنّ الكتابة فنّ، جوهرها،  

 . الثقافة الجديدة هما ركيزة مهمّة، تستند عليها، التبادل الثقافيّ والتعاون الفكريّ أنّ 

  وهكذا يمسي غدًا له، لا يُفسد للودّ قضيّة، وبأنّ من ينسى أمسه لا   الحوار بين الأجيالإنّ 

 ليهب معنى للحياة وللإنسان وللعالم. الرسالة  أداءبمثابة النبيّ، حريص على   المبدع،

بلوحاتها المتنوّعة، شاهد على العصر الذي نشأ فيه   ، أن رواية المتشابهون والخلاصة

عليه صفة   إذا قلنا في شأنه تصدق أحمد طايل وتربىّ في رحابه. ولعلّنا، لا نجانب الحقيقة، 

 ليحتل مكانة مرموقة ضمن كبار الروائيّين.    غة الجمع""صيفي لفنان الفرد" "ا

 

   

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 مرايا السلم النفسي في رواية" المتشابهون" لأحمد طايل 

 

 أحمد الشيخاوي 

اعتاد الروائي المصري أحمد طايل، أن يطالعنا، بين الفينة والأخرى، بعمل روائي جديد، بما  

يجسّد رؤيته للذات العربية المكابدة لجملة من الإكراهات والتحديات، فالأوطان العربية، من  

ق مشروعه السردي، تكاد تتساوى في هذا، وإن وجد ما يدشن أضرب التفاضل بينها  منطل

من مناحي الثروات والطابع الجغرافي إلخ... ثم النظرة إلى الآخر باعتباره مكملا للذات  

الساردة وامتدادا لها، وأخيرا النظرة إلى العالم ورصد تاريخانية تحولاته وتقلباته، بل وزيغه  

 كرامة وهوية ووجود الكائن. عمّا قد يصون 

من هنا فالكتابة الروائية لدى أحمد طايل، تجيء على الدوام، منتصرة للكائن المهمش،  

محتفية بطبقة البؤساء، وهو واقع مأزوم في دوامة البحث الدؤوب عن الحلول، يحاصره هذا  



عة التي يتقيد بها  الروائي العميق، بخطابه البسيط الذي يشمخ تدريجيا، ويتمنّع على لغة الأقن

كثيرون، وبدل أن يتم استهداف الشريحة الأكبر من القراء، وفق ما يلامس همومهم،  

ويتقاطع مع نقاط تطلعاتهم، نلفيهم منفّرين بإبداعاتهم العاجية، التي تعجز عن الإتيان بنظير  

هذا الزخم من الاسقاطات الذي يجود بها، مثل مشروع الروائي المصري أحمد طايل،  

ن للوعي والذائقة العربيتين من  ا لمحقق لتمرد خفيض على حياة البؤس، وفيه بالطبع، ما يمكِّّ

التمرد والتحرر والتحليق بعيدا، بما تتشاكل له ملامح المستقبل العربي المختلف والمفتقد،  

أقلهّ في عوالم رمزية موازية، وفق ما تفتي به أبجديات مشروع روائي متدفقّ، كالذي 

 وائي عربي رصين، منذ زمن. نواكبه لر

حسب الرواية التي بين أيدينا، والتي تحمل عتبة" المتشابهون"، الصادرة حديثا، نستشف  

المنصبة على هموم العربي المحاصر بأوبئة  منظومة من آليات السرد العربي الحديث 

مجتمعية لا حصر لها، فتأتي بصمة السارد من باب التشخيص، وتسخير الشخصيات  

واحد،  وتطويعها لهذا الغرض الذي يجُري الأحداث على تنوّعها، ويضخها في شريان  

تغلب على عقبات  آلا وهو تفجير فلسفة التصالح مع الذات، والاعتقاد الدائم بالأمل، من أجل ال

 الحياة المتناسلة كالفطر.

 إن العدو الأول في كتابات طايل، هو الروح الانهزامية المدمرة والقاتلة.

بحكم جميع أبطاله، إنما يقاومون هذه الروح، محاولين التغلب عليها، بما ينتج النظرة 

 حياتيا.   التفاؤلية ويعززها ويغذيها في الكائن، بغية بلوغ المراد وتحقيق الأفضل

تصدح بمثل هذه المكاشفات، شخصية نموذجية أسندت لها أدوار البطولة، في سائر روايات  

طايل الساحرة بواقعيتها، وعلى غرار شخصية "رضوان" ههنا في هذه العمل السردي قيد 

 المناولة. 

 نقتبس له التالي، إذ يقول:  

ن، مشذب الشعر المتبقي  }وعادت إلى إطلاق رنات ضحكاتها، أتى من الحمام حليق الذق

 على، باسما مردفا بالحديث: 

 ــ دعي لنا بعض الأمور الخاصة بنا، ليس كل شيء يقال. 

لم ينتظر الإجابة. أسرع إلى ارتداء ملابسه في عجالة، اقترب منها، شدّها إليه، احتواها  

ن  داخل صدره، مال عليها، تناول شفتيها بنهم، طالت القبلة، حتى أن الدموع طفرت م

عينيها، بل انهمرت بغزارة، ارتجفا سويا، أرادت الخروج من هذه الحالة، تبسمت بسمة  

 خرجت عنوة: 

 ــ ما ذا بك؟ هل تشعر بشيء لا نعرفه؟ الله يجعله خيرا بأمر الله. 



ـــ عبرت عما شعرت به دون أي اصطناع، ولعل الرسالة قد وصلت. للأسف نحن كثيرا ما  

اجة إليها. أتركك قبل ان أجد أني عدت شابا مجنونا، مفتونا،  نتجاهل أمورا نحن بأشد الح

وآخذك من يدك، نهرول ونذهب إلى مكان خال من كل الناس، سلام عندما أعود، ربما  

 تجدين)رضوان( بلا أغلفة خارجية، وكوني مستعدة للعشاء بالخارج الليلة وعلى النيل. 

الإسراع بالخروج وإغلاق الباب خلف  رفعت أهدابها، واتسعت حدقة العينين، صاحت به قبل 

 رضوان:

 ـــ ماذا هناك؟ ما أراه وما اسمعه غريب علي، مع فرحتي إلا أني قلقة، طمئني أرجوك.

ـــ والله والله لا شيء، تقدرين أن تقولي لحظة تمرد على اعتياد عشناه طويلا، كان شريكا  

ب في وجه الاعتياد، آسف لأننا عشنا  دائما لنا، ألا يحق لنا أحيانا أن نتمرد، وأن نصفق البا 

 الملل والسأم كثيرا، صحيح تمرد متأخر كثيرا، ولكن ربما نستطيع الحياة بشكل مغاير. 

 (. 1مد كفه، مربتا على وجنتيها، أعطاها ظهره منصرفا، مشيرا إليها بالتحية الباسمة.{) 

 

هما تعملقت، عوض  الميل يبدأ بخطوة كما يقُال، والإنسان مطالب بمجابهة التحديات م

 الاستكانة والخنوع اللذان يوديان بصاحبها إلى الامّحاء، ويخنقانه بالنهاية. 

ولعل السلم النفسي من أبرز المكتسبات التي يرُاهن عليها طايل في سردياته، بعدّه البؤرة 

  التي تتحقق لها المعادلات الإنسانية الصعبة، والتي قد يجني الكائن ثمارها، على نحو ما،

 وتبعا لمنسوب معين، إن عاجلا أو آجلا.

إن منعطف التمرد الذي يبثه المقطع أعلاه، على الرغم من تقدم بطل الرواية في السن،  

وانكتابة لذاكرة يغريها الاسترجاع،  تجربة استعادة شريط حياته المهنية المبكر، وتدرجه في  

ة الحميمة و الانتماء العاطفي الذي  المراتب الحياتية، ولو أن ذلك إنما جاء على حساب العلاق

 يختزله كل ما يرتبط بشريكة الحياة، بيد أنه انقلاب غير محكوم بالاشتراطات الزمكانية. 

التمرد ثمرة الروح المتفائلة، يحرر الكائن من لعنة الانغماس في رواسب الماضي، كما  

لما أنه يورّد صفحات  يحرضه على استثمار الآني وعيشه بالمعنى البسيط المتاح حرفيا، مث

 المستقبل فيجود انتهاءا بأساليب تربية الذهنية على الاستشراف.

السلبية والتشاؤم يغلقان ذهنية الاستشراف، بينما نقيضه المنبنية عليه معمارية نظير هذه 

الرواية، يزكّي هواجس التمرد ويذكيها، حدّ وضع السرد فوق الحياة البائسة والهوية  

 المشوشة. 

 جتزئ له أيضا، القول الموالي: كما ن



}ــ تباعدت بكم المسافات والأزمان، كل منكم أخذ طريقا مغايرا للآخر، ولكننا نرى أنكم لم  

 تفترقوا مطلقا. 

 يتبادلون النظرات المليئة بريقا من الفرح، يبتسمون في لحظة واحدة، يبادر أحدهم بالإجابة: 

ار مغاير، إلى عمل مختلف، إلى حياة مختلفة،  قد تتباعد بنا الحياة، وتأخذ كل منا إلى مس

ولكن بيننا جميعا ما يناديك، التشابه، كل إنسان له ما يشبهه، وليس المقصود تشابه الملامح  

والقسمات ولون البشرة، التشابه هنا هو تشابه الأفكار، تشابه الأرواح والرؤى، التشابه في  

ا، التشابه متوارث عبر الأجيال، لو راجعتم  تحليل المشاهد والمواقف، هناك فهم مشترك بينن

سيرة الآباء والأجداد ستجدون أن لكل منهم أصفياؤه، والأصفياء يحملون تشابه مع  

الآخرين، حتى لو تباعدوا أعواما طويلة، فهاهي عودتنا، وذا كان تقاربنا، لذا كان ارتباطنا  

ادئة والمتصالحة مع الذات أن  الروحي والفكري والإنساني، علينا إن كنا نريد الحياة اله

 (. 2نبحث دائما وبلا كلل عمن يشبهنا.{)

يقول المثل الشهير: "الطيور على أشكالها تقع"، لذا فإن سردية التصالح مع الحياة، هذه،  

بتيمة مرايا السلم النفسي، ومثلما صهرت في شخصيات جميع من تم تحريكهم في هذا 

من مجتمع مصري ما هو إلاّ صورة مصغرة لما  الفضاء السردي المنتصر للطبقة الهشة

يكابده عالم عربي شاسع وممتد بالكامل، وقد تفننت في مسرحة فصول الواقعية السحرية..  

قلت هي سردية تصالح تنطلق من هذه النهاية المفتوحة، أي من القفلة الروائية، راسمة  

دنا عليها مشروع طايل  دروتها الحلزونية في شق آفاق الديباجة السير ذاتية، كما عوّ 

 الروائي.

فالرواية وإن دلتّ من خلال عتبتها" المتشابهون"، على ما يمنح الانطباع، بل ويرسخه في  

عقلية المتلقي، أن المقصود هو الدوال التي تعكس التشابه الفيزيولوجي، إلا أن تأويلها،  

وية معطيات الشخصية  يجعلنا نسبر عوالم ما يستفز بفلسفة المشترك بسائر ما يرعى طوبا 

الإنسانية المسكونة بروح التحدي والتعايش ومهادنة زوابع وصروف الحياة، وعيا بواقع  

 تهميش الكائن العربي وتعميق أزمته. 

 إنه التشابه الفكري والروحي والإنساني، تماما كما صرّحت به الرواية. 

ية السردية في مشروع أحمد من هنا، تلكم الجدلية ما بين الإرادة والمصير، باعتبار الخلف

طايل، تراهن على مواقف الإنسان العدمي المقهور والمغلوب على أمره، في جوهر ما  

يمتلكه من قدرة على تقويم مصيره، بيده، دون تدخل العناصر الخارجية، وليس يتم له ذلك،  

ن  من دون شك، بسوى الروح الحالمة، وعدم حرق المراحل في ترتيب أولويات الحياة، م

أجل تحقيق السلم النفسي المرغوب، والعيش في بحبوحته، بمنتهى التصالح مع الذات  

 والآخر والعالم، وبوعي كبير أيضا.  



 

 شاعر وناقد من المغرب

 

 إحالة:

 . 8/ 7(مقتطف من الرواية، الصفحة1)

 .  147(مقتطف من الرواية، الصفحة2)

 

 

 

 أحمد الطايل –قراءة أدبية نقدية لرواية "المتشابهون" 

 

 

 بقلم : منير الدايري

 

المصري أحمد الطايل عمل سردي يحتمل تأويلات متعددة، ويحاور القارئ عبر  رواية "المتشابهون" للكاتب  
خطوط تتقاطع فيها الأسئلة الوجودية مع مشاهد التحول الاجتماعي في مصر. العنوان وحده يعُد بوابة  

مريبة وغامضة، تطرح تساؤلات لا تنتهي حول حدود الفرد والتكرار والتماهي. من هم المتشابهون؟ ولماذا  
 ؟تشابهون؟ هل هي لعنة أم قدري

 



 العنوان: المعنى يتجاوز الظاهر

 

المتشابهون" ليس مجرد تسمية، بل موقف فلسفي من العالم. إنه عنوان يوحي بأننا نعيش حيوات متكررة،  "
نحمل الوجوه نفسها، نتورّط في الهزائم ذاتها، ونراوح في نفس الأدوار الاجتماعية. الطايل، منذ البداية،  

ليسوا فريدين، بل نسخًا من نسخ، ضمن نسيج اجتماعي يعيد إنتاج   –أو أبطاله  –يلنا إلى أن بطله يحُ 
 .الإنسان على نفس الهيئة، وإن اختلفت التفاصيل

 

 البنية السردية واللغة 

 

العمل لا يرُاهن على الحبكة التقليدية، بل على حركة الزمن النفسي للشخصيات. لا شيء يحدث  
كل شيء يتداعى من الداخل. لغة الطايل، على بساطتها الظاهرة، مشغولة بعناية. لا  خارقاً، لكن  

تزخرف المعاني، لكنها توصلها بذكاء. تتكئ على جمل قصيرة، متتابعة، تُلق إيقاعًا داخليًا يشبه التنهيدة  
 .أو الارتباك

 

 شخصيات تحمل ظلالاً رمزية

 

 :ثيلات لتيارات اجتماعيةالشخصيات ليست مقصودة بذاتها، بقدر ما هي تم

 



رضوان" هو الأب، لكنه أيضًا الحنين إلى زمن مضى، زمن الانضباط والبساطة، زمن كان فيه للتقاليد  "
 .مكانّا الثابت

 

فاوضة بين عالمين: عالم قديم يُُاهد للبقاء، وجديد يفرض  "
ُ
ناهد" ليست فقط الزوجة، بل هي أيضًا الم

 .شروطه بقسوة

 

 .هم الجيل الضائع بين الاثنين، الذين ورثوا العبء دون أن يُستشارواأما الأبناء، ف

 

 

كل شخصية تتحرك في الرواية وكأنّا على خشبة مسرح قديم، يعُاد فيه تمثيل العرض ذاته مرة بعد مرة،  
 .بحركات محفوظة سلفًا

 

 الزمن، كائن روائي قائم بذاته

 

ه. ليس مجرد خلفية للأحداث، بل فاعل رئيسي في أحمد الطايل يعُامل الزمن ككائن لا يمكن تجاهل 
الرواية. ثمة تعاقب خفي بين الحاضر والماضي، بين لحظات الوعي والانّيار، وبين طفولة تتراءى في  

 .الذاكرة وواقعٍ يتآكل. الزمن في "المتشابهون" لا يمضي، بل يدوّر الوجع

 



 الرموز: من الشرفة إلى الختم 

 

  – مثلًا  –ثمة رموز متناثرة في الرواية، لا يفرضها الكاتب على القارئ، بل يتركها لتعمل بهدوء. الشرفة 
ليست مجرد مكان عابر، بل منصة مراقبة صامتة. من هناك ترى الشخصيات العالم وتتأمله، لكنها لا  

يروقراطية، والبحث عن تشارك فيه حقًا. الختم الرسمي الذي ينُتظر في مشاهد كثيرة يعكس سطوة الب
 .اعتراف وجودي من سلطة غائبة

 

 :في الخلاصة

 

المتشابهون" ليست رواية حكاية، بل رواية حسّ. حسرة مُستترة على وطن يتحول وأفراد يتشابهون لأنّم  "
لا يُمنحون فرصة الاختلاف. أحمد الطايل يكتب بعيون من عاش تحولات مصر الاجتماعية، لكنه لا  

 ؟ ا. فقط يعرضها، ويدعنا نحن نقرر: هل حقًا نحن متشابهون؟ أم أننا فقط نُجبر على ذلك يُصدر أحكامً 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 مرايا السلم النفسي في رواية" المتشابهون" لأحمد طايل 

 

 أحمد الشيخاوي 

اعتاد الروائي المصري أحمد طايل، أن يطالعنا، بين الفينة والأخرى، بعمل روائي جديد، بما  

ربية المكابدة لجملة من الإكراهات والتحديات، فالأوطان العربية، من  يجسّد رؤيته للذات الع

منطلق مشروعه السردي، تكاد تتساوى في هذا، وإن وجد ما يدشن أضرب التفاضل بينها  

من مناحي الثروات والطابع الجغرافي إلخ... ثم النظرة إلى الآخر باعتباره مكملا للذات  

رة إلى العالم ورصد تاريخانية تحولاته وتقلباته، بل وزيغه  الساردة وامتدادا لها، وأخيرا النظ

 عمّا قد يصون كرامة وهوية ووجود الكائن. 

من هنا فالكتابة الروائية لدى أحمد طايل، تجيء على الدوام، منتصرة للكائن المهمش،  

محتفية بطبقة البؤساء، وهو واقع مأزوم في دوامة البحث الدؤوب عن الحلول، يحاصره هذا  



لروائي العميق، بخطابه البسيط الذي يشمخ تدريجيا، ويتمنّع على لغة الأقنعة التي يتقيد بها  ا

كثيرون، وبدل أن يتم استهداف الشريحة الأكبر من القراء، وفق ما يلامس همومهم،  

ويتقاطع مع نقاط تطلعاتهم، نلفيهم منفّرين بإبداعاتهم العاجية، التي تعجز عن الإتيان بنظير  

زخم من الاسقاطات الذي يجود بها، مثل مشروع الروائي المصري أحمد طايل،  هذا ال

ن للوعي والذائقة العربيتين من   المحقق لتمرد خفيض على حياة البؤس، وفيه بالطبع، ما يمكِّّ

التمرد والتحرر والتحليق بعيدا، بما تتشاكل له ملامح المستقبل العربي المختلف والمفتقد،  

ية موازية، وفق ما تفتي به أبجديات مشروع روائي متدفقّ، كالذي أقلهّ في عوالم رمز

 نواكبه لروائي عربي رصين، منذ زمن. 

حسب الرواية التي بين أيدينا، والتي تحمل عتبة" المتشابهون"، الصادرة حديثا، نستشف  

منظومة من آليات السرد العربي الحديث المنصبة على هموم العربي المحاصر بأوبئة  

لا حصر لها، فتأتي بصمة السارد من باب التشخيص، وتسخير الشخصيات   مجتمعية

واحد،  وتطويعها لهذا الغرض الذي يجُري الأحداث على تنوّعها، ويضخها في شريان  

آلا وهو تفجير فلسفة التصالح مع الذات، والاعتقاد الدائم بالأمل، من أجل التغلب على عقبات  

 الحياة المتناسلة كالفطر.

 دو الأول في كتابات طايل، هو الروح الانهزامية المدمرة والقاتلة.إن الع

بحكم جميع أبطاله، إنما يقاومون هذه الروح، محاولين التغلب عليها، بما ينتج النظرة 

 التفاؤلية ويعززها ويغذيها في الكائن، بغية بلوغ المراد وتحقيق الأفضل حياتيا. 

ة أسندت لها أدوار البطولة، في سائر روايات  تصدح بمثل هذه المكاشفات، شخصية نموذجي

طايل الساحرة بواقعيتها، وعلى غرار شخصية "رضوان" ههنا في هذه العمل السردي قيد 

 المناولة. 

 نقتبس له التالي، إذ يقول:  

}وعادت إلى إطلاق رنات ضحكاتها، أتى من الحمام حليق الذقن، مشذب الشعر المتبقي  

 : على، باسما مردفا بالحديث

 ــ دعي لنا بعض الأمور الخاصة بنا، ليس كل شيء يقال. 

لم ينتظر الإجابة. أسرع إلى ارتداء ملابسه في عجالة، اقترب منها، شدّها إليه، احتواها  

داخل صدره، مال عليها، تناول شفتيها بنهم، طالت القبلة، حتى أن الدموع طفرت من  

الخروج من هذه الحالة، تبسمت بسمة   عينيها، بل انهمرت بغزارة، ارتجفا سويا، أرادت 

 خرجت عنوة: 

 ــ ما ذا بك؟ هل تشعر بشيء لا نعرفه؟ الله يجعله خيرا بأمر الله. 



ـــ عبرت عما شعرت به دون أي اصطناع، ولعل الرسالة قد وصلت. للأسف نحن كثيرا ما  

ا، مفتونا،  نتجاهل أمورا نحن بأشد الحاجة إليها. أتركك قبل ان أجد أني عدت شابا مجنون

وآخذك من يدك، نهرول ونذهب إلى مكان خال من كل الناس، سلام عندما أعود، ربما  

 تجدين)رضوان( بلا أغلفة خارجية، وكوني مستعدة للعشاء بالخارج الليلة وعلى النيل. 

رفعت أهدابها، واتسعت حدقة العينين، صاحت به قبل الإسراع بالخروج وإغلاق الباب خلف  

 رضوان:

 ذا هناك؟ ما أراه وما اسمعه غريب علي، مع فرحتي إلا أني قلقة، طمئني أرجوك.ـــ ما

ـــ والله والله لا شيء، تقدرين أن تقولي لحظة تمرد على اعتياد عشناه طويلا، كان شريكا  

دائما لنا، ألا يحق لنا أحيانا أن نتمرد، وأن نصفق الباب في وجه الاعتياد، آسف لأننا عشنا  

 كثيرا، صحيح تمرد متأخر كثيرا، ولكن ربما نستطيع الحياة بشكل مغاير.  الملل والسأم

 (. 1مد كفه، مربتا على وجنتيها، أعطاها ظهره منصرفا، مشيرا إليها بالتحية الباسمة.{) 

 

الميل يبدأ بخطوة كما يقُال، والإنسان مطالب بمجابهة التحديات مهما تعملقت، عوض  

 ن بصاحبها إلى الامّحاء، ويخنقانه بالنهاية. الاستكانة والخنوع اللذان يوديا

ولعل السلم النفسي من أبرز المكتسبات التي يرُاهن عليها طايل في سردياته، بعدّه البؤرة 

قد يجني الكائن ثمارها، على نحو ما،  التي تتحقق لها المعادلات الإنسانية الصعبة، والتي 

 وتبعا لمنسوب معين، إن عاجلا أو آجلا.

إن منعطف التمرد الذي يبثه المقطع أعلاه، على الرغم من تقدم بطل الرواية في السن،  

وانكتابة لذاكرة يغريها الاسترجاع،  تجربة استعادة شريط حياته المهنية المبكر، وتدرجه في  

لو أن ذلك إنما جاء على حساب العلاقة الحميمة و الانتماء العاطفي الذي  المراتب الحياتية، و

 يختزله كل ما يرتبط بشريكة الحياة، بيد أنه انقلاب غير محكوم بالاشتراطات الزمكانية. 

التمرد ثمرة الروح المتفائلة، يحرر الكائن من لعنة الانغماس في رواسب الماضي، كما  

شه بالمعنى البسيط المتاح حرفيا، مثلما أنه يورّد صفحات  يحرضه على استثمار الآني وعي

 المستقبل فيجود انتهاءا بأساليب تربية الذهنية على الاستشراف.

السلبية والتشاؤم يغلقان ذهنية الاستشراف، بينما نقيضه المنبنية عليه معمارية نظير هذه 

ياة البائسة والهوية  الرواية، يزكّي هواجس التمرد ويذكيها، حدّ وضع السرد فوق الح

 المشوشة. 

 كما نجتزئ له أيضا، القول الموالي: 



}ــ تباعدت بكم المسافات والأزمان، كل منكم أخذ طريقا مغايرا للآخر، ولكننا نرى أنكم لم  

 تفترقوا مطلقا. 

 يتبادلون النظرات المليئة بريقا من الفرح، يبتسمون في لحظة واحدة، يبادر أحدهم بالإجابة: 

عد بنا الحياة، وتأخذ كل منا إلى مسار مغاير، إلى عمل مختلف، إلى حياة مختلفة،  قد تتبا

ولكن بيننا جميعا ما يناديك، التشابه، كل إنسان له ما يشبهه، وليس المقصود تشابه الملامح  

والقسمات ولون البشرة، التشابه هنا هو تشابه الأفكار، تشابه الأرواح والرؤى، التشابه في  

شاهد والمواقف، هناك فهم مشترك بيننا، التشابه متوارث عبر الأجيال، لو راجعتم  تحليل الم

سيرة الآباء والأجداد ستجدون أن لكل منهم أصفياؤه، والأصفياء يحملون تشابه مع  

الآخرين، حتى لو تباعدوا أعواما طويلة، فهاهي عودتنا، وذا كان تقاربنا، لذا كان ارتباطنا  

ساني، علينا إن كنا نريد الحياة الهادئة والمتصالحة مع الذات أن  الروحي والفكري والإن

 (. 2نبحث دائما وبلا كلل عمن يشبهنا.{)

يقول المثل الشهير: "الطيور على أشكالها تقع"، لذا فإن سردية التصالح مع الحياة، هذه،  

بتيمة مرايا السلم النفسي، ومثلما صهرت في شخصيات جميع من تم تحريكهم في هذا 

الفضاء السردي المنتصر للطبقة الهشة من مجتمع مصري ما هو إلاّ صورة مصغرة لما 

يكابده عالم عربي شاسع وممتد بالكامل، وقد تفننت في مسرحة فصول الواقعية السحرية..  

قلت هي سردية تصالح تنطلق من هذه النهاية المفتوحة، أي من القفلة الروائية، راسمة  

آفاق الديباجة السير ذاتية، كما عوّدنا عليها مشروع طايل   دروتها الحلزونية في شق

 الروائي.

فالرواية وإن دلتّ من خلال عتبتها" المتشابهون"، على ما يمنح الانطباع، بل ويرسخه في  

عقلية المتلقي، أن المقصود هو الدوال التي تعكس التشابه الفيزيولوجي، إلا أن تأويلها،  

بفلسفة المشترك بسائر ما يرعى طوباوية معطيات الشخصية   يجعلنا نسبر عوالم ما يستفز

الإنسانية المسكونة بروح التحدي والتعايش ومهادنة زوابع وصروف الحياة، وعيا بواقع  

 تهميش الكائن العربي وتعميق أزمته. 

 إنه التشابه الفكري والروحي والإنساني، تماما كما صرّحت به الرواية. 

بين الإرادة والمصير، باعتبار الخلفية السردية في مشروع أحمد من هنا، تلكم الجدلية ما 

طايل، تراهن على مواقف الإنسان العدمي المقهور والمغلوب على أمره، في جوهر ما  

يمتلكه من قدرة على تقويم مصيره، بيده، دون تدخل العناصر الخارجية، وليس يتم له ذلك،  

المراحل في ترتيب أولويات الحياة، من  من دون شك، بسوى الروح الحالمة، وعدم حرق 

أجل تحقيق السلم النفسي المرغوب، والعيش في بحبوحته، بمنتهى التصالح مع الذات  

 والآخر والعالم، وبوعي كبير أيضا.  



 

 شاعر وناقد من المغرب

 

 إحالة:

 . 8/ 7(مقتطف من الرواية، الصفحة1)

 .  147(مقتطف من الرواية، الصفحة2)

 

 

 

 طايلللكاتب احمد ن ورقة تأملية في رواية ))المتشابهو 

 

 

الرواية هي فنّ مرن يتسم بالتعدد والتجريب، حيث تتسع لاستيعاب شتّ الهموم الفلسفية 
ومية. تعكس الرواية تجربة الإنسان في مختلف أبعادها النفسية والاجتماعية، مما يجعلها  والوجودية الي

مرآة حية للمجتمع، تستعرض القيم والأزمات. فهي تتيح للسرد أن يغور في أعماق التجارب  
 الإنسانية وتمنح التفاصيل الصغيرة قيمة ومعنى، مما يجعل منها أداة لفهم الذات والعالم المحيط. 

رواية تتميز بتعدد الأصوات السردية التي تعزز التجربة التفاعلية للقارئ، إضافة إل قدرتها على  ال
اللعب بالزمن من خلال التقنيات المختلفة مثل الاسترجاع والاستباق. الشخصيات في الرواية  

 ليست مجرد أدوات للحدث، بل هي كائنات معقدة تحمل صراعاتها الداخلية، مما يعكس تحولات
النفس البشرية عبر الزمان والمكان. الفضاء الروائي لا يقتصر على كونه خلفية للأحداث بل يصبح 



جزءاا أساسياا من تشكيل الشخصيات وتأثيرها في النص. بالإضافة إل ذلك، تتمتع الرواية بمرونة  
 جددة.عالية تتيح لها التفاعل مع مختلف الأجناس الأدبية والفنية، مما يجعلها دائماا مت

الرواية ليست مجرد سرد، بل هي فضاء للتأمل في الواقع الاجتماعي والفكري، تعكس هموم  
الإنسان والمجتمع وتثير تساؤلات حول المستقبل. وفي عصرنا المعقد، تعد الرواية وسيلة مهمة لفهم  

 ع. الهوية الإنسانية واختبارها، مما يفتح المجال لإعادة التفكير في أسس الذات والمجتم

وفي هذا السياق،تطل علينا رواية "المتشابهون" للكاتب أحمد الطايل وكأنها دعوة فلسفية  
التشابه في الإنسان والمجتمع، من خلال عتبتين بصرية ولسانية تستثير القلق  لاستكشاف فكرة 

والتساؤل منذ اللحظة الأول. يتجاوز العنوان والغلاف كونهما مجرد أدوات تسويقية للرواية، ليحمل  
 كل منهما دلالات عميقة تأخذ القارئ في رحلة من التأمل حول الهوية، التشابه، والاغتراب. 

لاف الرواية هو أول ما يواجه القارئ، وهو غلاف ذو طيف لوني داكن يمزج بين الأسود  الغلاف: غ
والرمادي، كأنهّ عكس لمشهدٍ داخلي يعبّر عن حالة من الغموض والضبابية النفسية. يتوسطه مشهد  
من الأجساد البشرية التي لا تحمل ملامح فردية واضحة، ما يعكس فكرة التشابه الفارغ من المعنى. 

هذه الأجساد، التي تبدو وكأنها نسخ متكررة من نفس النموذج، تقُدّم صورة عن الجماعية 
المسحوقة التي تتجاهل الفردية. الرأس الجانبي المفرغ من الداخل والمليء بالتشابكات السوداء،  

يوحي بعدد من الرموز: قد تكون أسلاكاا، جذوراا، أو حتّ شبكات فكرية معقدة، تشير إل  
خل بين الأفكار والوعي، الذي لا يعرف بدايته من نهايته. الغلاف بذلك لا يمثل فقط زخرفة  التدا

بل هو تمثيل رمزي لموضوع الرواية: الإنسان في المجتمع المعاصر الذي يفقد فرديته ويغرق في عالم من  
 التشابه والفوضى الفكرية.

 



ية واجتماعية عميقة. الكلمة التي تتخذ  العنوان: أما العنوان "المتشابهون"، فيحمل دلالات فلسف
صيغة اسم فاعل جمع، تعُطي انطباعاا قوياا بأن الرواية تتحدث عن ظاهرة جماعية، لا حالة فردية،  
حيث يصبح التشابه شيئاا مؤلماا وغامضاا في ذات الوقت. العنوان لا يحدد طبيعة هذا التشابه، مما  

تشابه ظاهري أم جوهري؟ هل هو اختيار حر أم قسر  يفتح المجال للتأويلات المختلفة: هل هو 
خارجي؟ هل التشابه ناتج عن خوف من التميز أو عن وعي بالضياع؟ يطرح العنوان سؤالاا فلسفياا 

عن علاقة الإنسان بذاته وبالآخرين: هل نحن كائنات فريدة، أم مجرد ظلال مكررة تمشي ضمن  
 قطيعٍ لا يعرف التنوع؟ 

إن "المتشابهون" لا يقتصرون على فكرة التشابه بين الأفراد، بل يمتد التأويل   التأويلات المتعددة:
ليشمل أبعاداا نفسية واجتماعية وسياسية. فالرواية تتناول أزمة الهوية الفردية في زمن يُحتفى فيه  

ا للمجتمعات الحديثة التي تسعى إل    بالتشابه ويهُمش فيه الاختلاف. قد يقُرأ العنوان بوصفه نقدا
ا للأطر الجماعية. الرواية بذلك قد   فرض نّاذج موحدة، حيث تصبح الاختلافات الفردية تهديدا

تكون تساؤلاا حول إمكان وجود اختلاف حقيقي في عالم مليء بالتكرار والمقارنة، حيث يتُوقع من 
 الجميع أن يشبهوا بعضهم البعض.

لمتشابهون" يشكّل معاا مدخلاا مكثفاا إل عالم الانطباع العام: إن المزيج بين الغلاف والعنوان في "ا 
الرواية الفلسفي والاجتماعي. الغلاف يمثل العزلة والاغتراب، والعنوان يعكس القلق الوجودي  
حيال فقدان الذات. الرواية ليست مجرد سرد للأحداث، بل دعوة للتفكير في أسئلة الإنسان  

ن هويتنا حين تُمحى ملامحنا الفردية؟ وهل يمكن الكبرى: من نحن حين نتشابه؟ وما الذي يتبقى م
 للإنسان أن يكون حراا وسط قطيع جماعي؟

 



وبذلك، تفتح رواية "المتشابهون" أفقاا واسعاا للتأمل في حال الإنسان في العصر الحديث، حيث  
عل  يُسلب منه تفرده وتصبح هويته جزءاا من جماعة لا تعرف التميز. هو نص يدعو القارئ إل التفا

 والتساؤل عن حدود الفردية، في عالم قد يتجه نحو محو الاختلاف لصالح التشابه الجماعي.

ومن هذا المنطلق يمكن القول بأن رواية "المتشابهون" هي عمل أدبي متشابك الحكايات والأبعاد، 
إل الأسئلة   تتنقل بين مواقف الحياة اليومية وجوانبها الرمزية العميقة، لتنقلك من التفاصيل الصغيرة

ا من العلاقات   الوجودية الكبرى التي تهز كيان الإنسان. تتناغم شخصياتها لتقدم نّوذجاا معقدا
 الإنسانية، وتستعرض قضايا اجتماعية وثقافية تمس جوانب كثيرة من الوجود الإنساني.

حول مفاهيم الحب  تبدأ الرواية بتركيزها على ثريا، الشابة التي تُظهر بوضوح تساؤلات الجيل الجديد 
والزواج والمستقبل. لا تقتصر شخصيتها على تمثيل المرأة التقليدية في المجتمع الشرقي، بل هي صورة  

متجددة للأنثى التي تجمع بين التقليد والحداثة، تسعى لامتلاك عقلها وقرارها بنفسها. ثريا ليست  
قعية تؤمن بضرورة استشارة الآخرين  مجرد فتاة مفعمة بالحلم والتطلعات، بل هي شخصية حقيقية ووا

واتخاذ قراراتها عن وعي تام. هذا التحول في شخصية الأنثى، التي تتحدى الصور النمطية وتبحث  
عن طريقها الخاص، يعد أحد الملامح الأكثر قوة في الرواية، ويعكس الصراع الدائم بين الهوية  

 الشخصية والتوقعات الاجتماعية.

هر أكرم، ذلك الشاب المعاصر الذي جاب الحياة في الغرب وعاش التجربة  وفي مواجهة ثريا، يظ
المزدوجة بين الشرق والغرب، يحمل في داخله تلك الهوية التي لا تقبل التقوقع في النماذج القديمة.  
أكرم يمثل الجسر الذي يربط بين العوالم الثقافية المختلفة، وينقل القارئ إل عمق الأسئلة المتعلقة 

داثة والتقاليد. شخصيته تتحدى الفكرة المألوفة عن الغرب كمكان للفساد والانحلال، إذ يظهر  بالح
فيه العمق التربوي والأخلاقي الذي يجعل منه شاباا جديراا بالاحترام ويكسر الصورة النمطية التي  

 تلتصق عادة بالشباب الغربيين في الأدب الشرقي. 



الرئيسي من الرواية تبرز دور الأهل في حياة الأبناء رغم تراجع   العلاقات العائلية التي تشكل الجزء
تأثيرهم المباشر. يعُد حضور الآباء، مثل حسين وعبد الله ولوكا، أمراا حيوياا في تحديد مسار  

الأحداث. هؤلاء الشخصيات تمثل جيل الحكمة الذي بدأ في تسليم الراية للأجيال الجديدة،  
 اتخاذ القرارات المؤثرة. العلاقة بين الأجيال تُظهر تداخلاا بين القديم  ولكنهم لا يزالون حاضرون في 

والجديد، وبين تمسك الأهل بقيم الماضي ورغبة الأبناء في إعادة تعريف الحياة وفقاا لما يتوافق مع  
تطلعاتهم الخاصة. وتستمر الرواية في التنقل بين تلك الأبعاد الفكرية والنفسية، التي تتعامل مع 

 فاهيم مثل الزواج، الانتماء، ومسؤولية الأفراد تجاه مجتمعهم. م

أما بالنسبة للبعد الرمزي، فـ"التشابه" يعد فكرة محورية في الرواية. هذا "التشابه" لا يقتصر على  
الصورة الظاهرة بين الأفراد في العائلة أو في العلاقات بين الأجيال، بل يمتد إل بعُد أعمق يشير إل  

الفكري والروحي. في النهاية، تشهد الرواية كيف أن البشر رغم اختلافاتهم العميقة في  التقارب
المسارات الحياتية يمكنهم أن يجدوا أرضاا مشتركة في القيم الإنسانية العميقة. عبارة "التشابه"  

تُستخدم لتعيد تعريف العلاقة بين الشخصيات، وتكون دعوة لفهم العلاقات البشرية من منظور  
 جديد يعتمد على الأصالة والتفاهم بدلاا من التعلق بالمظاهر أو المصالح السطحية.

 

على الصعيد الاجتماعي، تنتقد الرواية المظاهر الزائفة التي تحيط بالزواج، حيث تحل محبة العائلة  
سياق،  والاحترام المتبادل محل المظاهر التقليدية المرهقة كالشبكة والتجهيزات المادية. في هذا ال

تكون الرواية بمثابة دعوة للتفكير في الزواج كعلاقة إنسانية وفكرية، وليس كمناسبة اجتماعية تحتاج  
، كما يظهر في تسليط   إل مظاهر تجذب الأنظار. تسلط الرواية الضوء على أهمية تمكين المرأة فكرياا

 مواقف الشخصيات تجاه  الضوء على تعليم ثريا وأهمية دراستها في الخارج، مما يعكس تطوراا في 
 التعليم وتمكين المرأة. 



الجانب الرمزي المتعلق بـ"القصر" الذي يعُد رمزاا لإتمام مشروع جماعي هو أحد أبرز عناصر الرواية.  
القصر هنا لا ينُظر إليه كمجرد مكان مادي، بل كمجسد للأحلام المشتركة التي تجسد التآلف  

نقطة التقائهما بين الذاكرة الفردية والذاكرة الجماعية، فيقول  العائلي والعلاقات الإنسانية. إنه 
القارئ نفسه أنه من خلال هذا المكان يصبح من الممكن بناء مجتمع لا يعبر عن تطلعاته من خلال 

 ممارسات مادية أو تقليدية، بل من خلال تعاون عميق مع الذات ومع الآخرين.

 

صة مؤثرة وجميلة، هي عودة للإنسان إل جوهره. يعود الجميع  وفي النهاية، فإن الرواية تخرج لنا بخلا 
إل جذورهم التي لا يمكنهم الانفصال عنها، سواء كانت هذه الجذور تمثل العائلة أو القرية أو القيم  

التي تشكل الهوية. "المتشابهون" تطرح في النهاية فكرة "إعادة الاكتشاف": اكتشاف التشابه 
مسارات الحياة، وتؤكد على أن التفاهم والصداقة لا يمكن أن يبنيا إلا على  الإنساني رغم اختلاف 

أساس من المحبة والمساواة. هذه النهاية لا تمثل مجرد غلق لفصل بل هي إشارة إل بداية جديدة  
 قائمة على الصدق والأصالة.

ة من خلال حكاية تتقاطع  وفي الختام، رواية المتشابهون تقدم تأملاا فلسفياا في جوهر الهوية الإنساني
فيها مصائر الأفراد ضمن نسيج عائلي واجتماعي معقّد، لتسائل بعمق العلاقة بين الفرد والجماعة،  
بين الإرادة والقدر، وبين الحداثة والتقاليد. من خلال شخصيات تبحث عن ذواتها في مرآة الآخر،  

وحي وإنساني يكشف أن ما يوحّد  تطرح الرواية مفهوم "التشابه" لا كتماثل سطحي، بل كقرب ر 
البشر ليس الأصول أو المظاهر، بل القيم المشتركة، والتجارب الوجودية، والإرادة الحرة في مواجهة 
الموروث. إنها دعوة صامتة للتصالح مع الذات ومع الآخر، والانتماء لما هو إنساني وعابر للحدود  

 والاختلافات.

 من عاشق اتمنى ان اكون قد لامست جزءا من عمق الرواية. وهذه ما هي الا ورقة متواضعة 



 

 ★عبدالرحيم طالبة صقلي★

 المملكة المغربية.

 

 

 

 

 

 

 
 رواية شيءٌ من بعيدٍ نادانِّي

 طايل بقلم الأستاذ / أحمد 

 مقدمة : 

في تناولي للأعمال الأدبية  اقترب من منهج الجبر الذاتي والذي حظيت بتناوله في أعمال    

أدبية كثيرة منذ اطلعت على رسالة الدكتوراه :  الجبر الذاتي للمفكر الراحل الدكتور/ زكي  

 نجيب محمود. 

ا تمامًا في  ويقوم منهج الجبر الذاتي  لدي في النقد الأدبي على فكرة أن الكات  ب ليس حرًّ

اختياراته، كما أنه ليس خاضعًا لقدر خارجي مطلق، بل تتحرك أفعاله ضمن حتمية داخلية  

  –في ضوء هذا المنهج  –تتخلق من تفاعله مع ذاته وتجربته وذاكرته. والنصوص الأدبية 

ينبع  تكشف كيف يتشكل مسار الشخصيات عبر قوانين داخلية أقرب إلى "الجبر"، لكنه  جبر 

 من داخل الفرد لا من خارجه، وهو ما يمنح الحكاية بعدها الإنساني والوجودي العميق. 



انطلاقًا من هذا التصور، تبدو رواية شئ من بعيد ناداني  نصًا ثريًا، إذ تنسج أحداثها على  

الحلم والواقع، بين التاريخ والقدر، لتؤكد أن الهوية والانتماء ليسا معطيين  مفترق الطرق بين 

 ثابتين، بل مسارًا يتشكل وفق قوانين الجبر الذاتي. 

ومن متابعة أعمال الأستاذ أحمد طايل أجد الحس الوطني لا يفارقه ويحدد اختياره للرواية  

 وللشخصيات.

تاة "لويزا" بمصيرها، يتضح أن الحلم ليس رمزًا  ومنذ اللحظة الأولى، حين تخبر العرافة الف

عابرًا، بل آلية نصية تكشف عن الجبر الذاتي: الحلم يتكرر ويمنح البطلة مسارًا داخليًا، لكنه لا  

 يفرض عليها خضوعًا مطلقًا؛ بل يفتح أمامها مجالًا لتأويل هذا القدر والسير فيه بوعي خاص. 

خصية  للكاتب نجد بين أيدينا اللقاء بين لويزا القادمة من و الهوية كقدر متخلق بين دوافع الش

الغرب وفريد ابن الأرض يوضح أن الهوية ليست دمًا ولا جغرافيا فقط، بل جبرًا ذاتيًا ينشأ 

 من لحظة الإصغاء إلى نداء الروح.

ل  لويزا تكتشف جذورًا خفية في مصر، وفريد يعيد تأويل ماضيه الشعبي عبر هذا اللقاء، لتتشك

 الهوية هنا كمسار داخلي لا كقيد خارجي. 

سواء تلك التي تتداولها الجدات أو قصص  –والحكاية كذاكرة قدرية تتجسد الحكايات الشعبية  

لا تؤدي وظيفة تسلية، بل تمثل الوجه الجمعي للجبر الذاتي. فهي قوانين    –الحفر والتنقيب 

صل الماضي بالحاضر بوصفه عنصرًا الذاكرة التي تحدد كيف ترى الأجيال نفسها، وتعيد و 

 مؤسسًا للوعي. 

ومن ثم يبدو الزمن الدائري كإطار حتمي وتكون بنية الزمن في الرواية تعكس بدقة مفهوم  

الجبر الذاتي: الماضي يعود، الحاضر يذوب في الحلم، والمستقبل يطل عبر إشارات القدر.  

ا الأحداث والوجوه، مما يجعل وعي  الزمن ليس خطًا مستقيمًا، بل دائرة متصلة تتكرر فيه

 الشخصيات أسيرًا لإيقاع داخلي يفرض نفسه من جديد. 

نجد الماضي الفرعوني يحضر في المعارض والتمائم، الحاضر يذوب في صور الحلم،  

والمستقبل يسُتشرف من خلال نداءات القدر. وكأن النص يريد القول إن الزمن حلقة متصلة،  

 حداث بصيغ مختلفة.تتكرر فيها الوجوه والأ 

والمكان له خصوصيته المتميزة :  حي الحسين/خان الخليلي: فضاء يختصر القاهرة كمدينة  

 تتداخل فيها الأزمنة والهوية الثقافية. 



أما عن اللغة  فهي لدى كاتبنا كمسار للانكشاف واستخدام الأسلوب الشعري المكثف، المفعم  

على النص إيقاعًا جبريًا يوازي حركة  بالتكرار )دهشة، حلم، نور، شغف(، يضفي 

 الشخصيات.

فالتكرار اللغوي ليس زخرفًا، بل تأكيد على أن الوعي ذاته يعاود الدوران حول نداء داخلي لا   

 يمكن تجاوزه. 

تبُنى الرواية على ثنائية الدهشة والمعرفة، لكن قراءتها بمنهج الجبر الذاتي تكشف أن ما    

 مغامرة فردية.    يرُوى ليس مجرد قصة حب أو 

إنها رحلة نحو إدراك أن الحلم قد يتحول إلى وطن، لا كقدر خارجي مفروض، بل كجبر  

داخلي يتخلق من الذات حين تصغي إلى صوت ماضيها، وتعيد استحضاره ليغدو جزءًا من  

 حاضرها وبوابة لمستقبلها.

د وزاهر ليستعيد وعيه  كما أن  القارئ يشارك البطلة انبهارها، ثم يستمع إلى حكايات فري   

 بالزمن والتاريخ. 

قد يرهقه طول الوصف أحيانًا، لكنه يخرج في النهاية بإحساس أنه عاش رحلة أوسع من  

مجرد قصة حب أو مغامرة شخصية؛ رحلة إلى سؤال إنساني عميق: كيف يمكن أن يصبح  

 لنا؟ الحلم وطنًا، وكيف نصغي إلى الماضي بوصفه جزءًا من حاضرنا وملامح مستقب 

وإذا شئنا أن نبحث عن صدى للرواية في وجداننا الشعبي، فلن نجد أصدق من كلمات الأغنية  

الرواية   –التي تقول: "شيء من بعيد ناداني… جرالي ما جرالي… مش بإيدي يا با". فكلاهما 

  يلتقيان عند فكرة النداء الغامض الذي يشد الإنسان من أعماقه، نداء لا يقُاوَم،  –والأغنية 

 يربطه بأرض أو بحب أو بقدر مرسوم. 

كما أن الأغنية تتحدث عن "بلد العجايب"، والرواية بدورها تفتح أبوابها على بلد يختلط فيه   

الواقع بالأسطورة. مصر التى تتحدد ملامحها لدى استاذنا أحمد طايل في صورة بطلة الرواية  

أن الأدب والموسيقى، رغم اختلاف   ، وجذور الفن كمرأة تعكس حضارة هذا البلد ، وهكذا نجد

أصواتهما، يشتركان في التعبير عن لحظة واحدة: لحظة الانجذاب إلى صوت لا يسُمع بالأذن  

 وحدها، بل يصُغى إليه بالقلب والذاكرة والخيال. 

في النهاية، تبدو هذه الرواية أشبه بمرآة تعكس وجوهًا متعددة للإنسان: وجه الحلم، وجه  

هوية، ووجه الذاكرة. فهي لا تكتفي بأن تحكي قصة شخصية، بل تدفع القارئ القدر، وجه ال

إلى إعادة التفكير في صوته الداخلي، في نداءاته الخاصة، وفي علاقته بالمكان والتاريخ. مثل  



الأغنية الشعبية التي تنبض بصدقها، يبقى النص صوتاً ينادينا من بعيد، يذكّرنا بأن للإنسان  

ه في داخله، وطنًا لا تحدّه الجغرافيا، بل تصوغه الأحلام والذكريات  وطنًا آخر يسكن 

 والأساطير. 

                                                                    

 عادل عبد الرازق 

 كاتب وناقد

 

 

 

 

 

 

 

 رواية شيء من بعيد ناداني/ أحمد طايل

 بقلم الأستاذة الدكتورة وسام علي الخالدي/ العراق

 

رواية )شيء من بعيد ناداني( للكاتب أحمد طايل، نصٌّ يسير على خيوط النداء الخفيّ المنبعث من عمق 
الخارج فحسب، فيكشف عن توتر وجودي مستمر بين ما نعيشه وما نحلم به، بين  الذات، لا من 

ضجيج الحداثة وصمت الأصالة. يختار الكاتب صوت الراوي الذي لا يكتفي بالسرد، بل يتحوّل إلى 
 .كاشف نفسي، يسرد حنينه، وتيهه، واشتباكه مع الذكريات، كمن يمشي فوق حوافّ الزمان لا داخله 



 

نوان في حد ذاته  طاقة رمزية مشحونة: نداء غامض، لا يعرف مصدره ولا وجهته، لكنه  لقد حمل الع
نافذ، كصوت داخلي عتيق يشبه الحنين المستحيل إلى ما لم يعُش بالكامل. ذلك “الشيء” الذي ينادي  

ة تُدعى  ليس شيئًا مفردًا، بل هو مركب من رموز: الجد، العزبة، العرافة، البرديات، البيت القديم، وفتا
 ."لوْزا" تبدو رمزاً لكل الأشياء الضائعة التي نعود إليها في لحظة انكسار

 

لقد نّض السرد في الرواية  على تقنية التناوب الزمني، الذي  لا يتبع خطاً مستقيمًا، بل يتنقّل بسلاسة  
بين مشاهد متقطعة، بين الذاكرة والراهن، بين القاهرة والمدن الأجنبية، بين حيّ الحسين ورائحة الخبيز،  

يدخله في نسيج الرواية ويُعله مشاركًا في بين النبوءة واليقظة. هذا التقطيع الزمني لا يرُبك القارئ، بل 
 .استعادة النداء المجهول

 

اما الشخصيات فكانت مشغولة بعناية سردية دقيقة، فالراوي ليس فقط حامل الحكاية بل حامل الوجع 
الجمعي، والمثقل بأسئلة الهوية والانتماء.اما  لوْزا، تلك  الفتاة التي تتجلّى في النص كرمز مركّب، ليست 

ض حبيبة أو ذكرى، بل صورة للوطن المأمول، الوطن الطفولي، الوطن المتوهج في مُيلة المصريّ الذي  مح
 .وُلد ليعيش بين جدارين: واحد من الطين والحنين، وآخر من الأسمنت والعزلة

 

وشكل المكان في الرواية كائنا حيا، يُحاور الشخصيات، يربّت على أكتافها، ويوقظ فيها الروائح  
ذاكرة. فكل مشهد مكانّي مشحون بشعور، سواء أكان بيت الجدّ في العزبة، أو الأزقةّ المكتظة في وال

الحسين، أو المقهى الشعبي، أو حتّ زوايا البيت المهجور. تتكاثف الأمكنة وتتمازج حتّ تصبح وطناً  
 .داخل الوطن، مرآة للذات الساردة



 

عرافة ليست مجرد امرأة عجوز تبُشر، بل هي الوعي القديم،  لذلك كانت الرموز في الرواية تنمو بهدوء: ال
الحكمة الموروثة، وجملة النبوءة التي تقال مرة وتظل تتردد حتّ نّاية الحكاية. “الجلباب” الذي يصرّ  

الراوي على العودة إليه، هو استعارة للهوية الأصيلة التي لا تُُتزل في ملبس بل في سلوك ورؤية وأخلاق.  
 .ء  نفسه يصبح رمزاً وجوديًا، يعبّر عن عطش الإنسان لما هو جوهري وخالصاما الندا

 

ان ما يميز الرواية أيضًا هو لغتها الشعرية الرائقة، التي تتسلل إلى القلب دون أن تصرخ. الجمل ليست 
طفي بين  طويلة لكنها مُشبعة، تتنقّل بين الحكي والتأمل، بين البوح والوصف، وتُلق جواً من التواطؤ العا

ا، يملؤه بشخصياته،  
ً
القارئ والنص. تتجلّى قوة أحمد طايل في أنه لا يحكي قصة بقدر ما يبني عالم

وأمكنته، وطقوسه، ونداءاته، ويُعلنا شهودًا على تحوّل الراوي من فرد يبحث عن نفسه إلى كائن 
 .يتماهى مع شعب بأكمله 

 

د المرايا، حيث تعكس كل شخصية بعضًا من صورتها  وفي نّاية النص، لا نجد خاتمة مغلقة، بل وقفة عن
وبعضًا من الآخر. شيء من بعيد ناداه، نعم، لكنه بعد تلك  الرحلة لم يعد بعيدًا، بل صار جزءًا من 
صوته، من ظله، من ملامحه. إنّا ليست رواية حنين فحسب، بل نداء داخلي للعودة إلى النبع، إلى  

 .ضجيج المدن، وغربة العالم البذرة، إلى الهوية حين تتيه في

 

ويبدو ان هذه الرواية تحتفي بمصر من خلال رموزها الصغيرة والكبرى: العرافة، البيت، الجدّ، لوْزا،  
التمائم، البردي، النيل، حي الحسين، وكلها لا تظهر كديكورات بل ككائنات حيّة لها نبضها، تهمس  



ولا تتخلَّ عن حلمك، ولا تترك النداء ينطفئ   للقارئ كما هّست للراوي: لا تنسَ من أين أتيت،
 .داخلك 

 

وحين نغلق آخر صفحة من الرواية، لا نغلق الحكاية، بل ننفتح على تأمل طويل في ذواتنا، في انتمائنا،  
في غربتنا التي قد لا تكون جغرافية، بل شعورية، وكأن ما كتبه أحمد طايل ليس رواية تقُرأ، بل مرآة نرى  

القديمة حين كنا أكثر صفاءً، حين كان البيت القديم لا يزال واقفًا، والنداء لا يزال حيًّا،   فيها ملامحنا
يأتي من بعيد ليوقظ فينا ما خفت من شعور. هذه الرواية ليست  سردا لحكاية خاصة، بل هي استعادة  

م. وفي قلب كل ذلك، لهوية وطنية خالصة، مطرزة بألوان الحنين، مبللة بندى الذاكرة، ومغمورة بنور الحل 
تلمع "لوْزا" كتميمة فرعونية تحفظ للراوي روحه، وتحفظ للمكان معناه، وللزمن جماله. لقد كتب طايل  
هذا النص وهو يضع يده على نبض مصر، بكل تناقضاتها، وجمالها، وانكساراتها، فكانت "شيء من 

 .ية تُهمَس في ليل طويل، دون أن تنطفئبعيد ناداني" أغنية مكتوبة، وحلما مزوجًا بالحقيقة، وصلاة سر 

 

ختامًا، شيء من بعيد ناداني ليست  رواية ترُوى بل طقس من طقوس الكشف، نقرأها فنصغي إلى 
أعماقنا، نلتمس فيها صوتًا نعرفه دون أن نراه، يشبه وجوه جداتنا حين يناديننا إلى المائدة، يشبه ضوء  

ت الآباء ودموع الأمهات حين يغادر الأبناء. إنّا رواية الحنين  المصباح القديم في عزبة منسية، يشبه صم
النبيل، والحوار الصامت بين الإنسان وظله، بين الماضي الذي يسكننا والحاضر الذي لا يسعنا. لقد  

صنع أحمد طايل من اللغة وطنًا، ومن السرد خيطاً سرياًّ يصل أرواحنا بما ضاع، وأعاد لنا مصر التي في 
 ك التي لا تغيب، حتّ وإن سكننا أقاصي الأرض القلب، تل 

 

 



وهكذا، تبقى رواية) شيء من بعيد ناداني (أكثر من رواية؛ إنّا مرآة للذات العربية حين تشتاق إلى  
ظلّها، وحين تبحث عن معناها المتواري خلف الأبواب المغلقة والمرايا المهشّمة. هي رواية تُكتَب بالحبر  

ها حيًّا في ذاكرة القارئ، لا لأنّا تحكي قصة، بل لأنّا تعيد تشكيل وعينا،  والحنين معًا، ويظل صدا
وتستدعي فينا أسئلة قديمة كُنا نظن أننا تجاوزناها. إن أحمد طايل، في هذا العمل البديع، لا يقدّم لنا  

ن المترحّل:  رواية عابرة، بل يهبنا نصًّا يعيش فينا كما نعيش فيه، يوقظ النائم من أحلامه، ويهمس في أذ
 "عد إلى نفسك... فهناك فقط ستعرف لماذا ناداك البعيد."

 

 

 

 

 

 



 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
من النسخة الرقمية من رواية “شيء من بعيد ناداني”، يتحقق العنوان كتتويج   134في الصفحة 

لصيرورة الأحداث وسيرورتها المتشابكة بين الشخصيات والوضعيات وظروف الزمان والمكان والنفسيات:  
 .بعيد ناداني شيء من

عنوان يوحي بنـَفَس وإيحاء وإلهام. تشويق قدري جعل الحبكة والحكمة وتسلسل السرد الناسج لعناصره،  
يصل إلى مبتغى القيم التي انتصر لها كاتب الرواية، السيد /أحمد طايل. هذه الرواية التي تحققت فيها 



د مصر. مصر، بما تحمله من إرث ثقافي وحضاري  الرسالة الحضارية والصورة الجمالية والثقافة الراقية لبلا
وتراثي وأثري. مصر، ذاكرة الحضارات الإنسانية التي جسدت ماديا وعمليا وعمرانيا هندسة العقل  

البشري وقدراته الخارقة التي باستطاعتها تحقيق ما نتخيل أنه مستحيل. مصر التي حاولت اختراق العالم  
ء، ربما يرى بعض الباحثين أنّا مرحلة تجسيد لما سيليها من تجريد مع  الماورائي، فجعلت جسورا مع السما

تجربة الأديان السماوية، وبالخصوص مع الثلاث الأخيرة المستمرة منها إلى يومنا هذا. لكنها مصر 
الأسرار ومصر الإصرار على مفاجأة الأجيال الإنسانية بمكنونّا. هي ملهمة الإبداع والمغيرة على الشمس  

 .تصويرها وأهراماتها بجمال

يمكننا مقاربة العمل الروائي المتميز للكاتب/ أحمد طايل من خلال التطرق للأنساق الثقافية المتفاعلة  
داخله، وكذا من خلال الإشارة لبعض الجوانب الملاحظة التي تنير تفاعلنا مع الرواية كمتن سردي.  

 .واه الثقافي والحضاري والإنساني كذلك جوانب تسمو بالعمل إلى مستواه الفني والجمالي، ومست

 :أولا: ظاهرة الأنساق الثقافية وتفاعلاتها 

 

 أنساق سردية 

هي حقول سوسيو ثقافية وسوسيو نفسية، تؤثث المتن السردي في رواية “شيء من بعيد ناداني”. دائرة  
 إلى الحذر من مساراته. الأسرة الانجليزية، والحلم الذي راود الفتاة، وكيف تبلور هاجسا ودافعا وارتيابا

كيف راعى الأبوان فتاتهما، وكيف التقى مع زيارة الحضارة الفرعونية وتبني مشروع الموضة الفرعوني، 
 .وانجذاب الذوق العالمي له

دائرة أسرة الهميلى وتواتر الأحداث المرتبطة بالهجرة من الجماعة وتنامي السر الدافع، والعودة للمنبع  
ع الذات ومع الحقيقة المنصفة لها، ومع القيم التي آثرت حمايتها تضحية باستقرار هذه  الأصل والتصالح م

 .الذات 



دائرة العمل في حقل الآثار والحفريات، وتواشج العلاقات وتطورها بين عالم الآثار والعامل الماهر فيها  
 .والطالب المتألق في خدمتها، لدرجة أصبح معها حب المجال جمالية دراسة وعمل وأداء

مة الكاتب  دائرة الحكي المتفقد للماضي من أجل تهييء ظروف متوازنة في الحاضر، وكيف جاء توقيع بص
في ما يمكننا تسميته: مصطبة الحكي وخزينة السرد المتجددة، أو كما سماها الكاتب في لقاء تلفزي ضمن  

برنامج ثقافي بالقناة المصرية الأولى: عتبات البيوت. ما يعني ملتقى الذاكرة المجتمعية وبالخصوص في  
اتب “عيد ميلاد ميت”. وهنا  الوسط القروي المصري. وهي مصاطب متنوعة وحاضرة في رواية الك

ستكون آخذة لشبه توقيع وإخراج لبصمة الكاتب، شبيهة بتوقيع حضور المخرج العالمي هيتشكوك في 
أفلامه عبر حضوره العابر في إحدى المشاهد من كل فيلم. لكن توقيع الكاتب/ أحمد طايل يأخذ بعدا  

عة وللشخصيات، تساعد على تنوير  جماليا خاصا، حيث تكون المصطبة والعتبة قطب الرحى للجما
مسارات الحكي قبل ولوج عوالم جديدة داخله وداخل البيوت ووراء جدرانّا وأبوابها المغلقة، فتكون  
المصطبة والعتبة، عتبة لفضاء حكي متفتق ومتدفق ومفتاح السرد المتدفق يلهم بسر الحكي والقص  

 .ومواضيعه التي تعتبر منجم السرد والبوح

حتفاليات المجتمعية وخصوصياتها، تعقبها دوائر الاجتراح الواقعي والموضوعي الذي أقلق الكاتب دائرة الا
 ! فجعله ينحو نحو رسائل موجهة تنتقد وتتموقف

 .هي دوائر اشتغال أعطتنا أنساقا ثقافية تمثل فوق ركح مسرحي هو ميدان الحياة وعيش الإنسان فيها

 

 :الثقافي عند المتلقي الحضاري والتقاطع –ثانيا: الثقافي 

 

الحضارة كهوية إنسانية   –الاحتفالية المجتمعية والأسلوب الثقافي المميز  –الرسالة الثقافية والحضاري  )
 .(التقاطع الثقافي عند المتلقي –مشترك 



 

 :”الرسالة الحضارية والثقافية في رواية “شيء من بعيد ناداني /١

 

ح الثقافي بالطريقة التقليدية أو الواقعية الرتيبة العادية. حاول أن  لم يتناول الكاتب قيمة الحب والتلاق
يُعلها منطلقة من بعد تربوي وقيمي وأخلاقي راقٍ. بعد ينتصر لجمالية العيش وصورته الإنسانية  

الإيُابية، رغم اختلاف البيئات والثقافات واللغات. بعد انتصر للإنسانية في محور تفكير كل ذات وفي  
على الآخر. هي رسالة تبين أن القيم الراقية للإنسانية تستطيع أن تنقذنا من سلبيات  انفتاحها 

الصراعات والنزاعات التي تنشر الكراهية وتسقط الأفكار الخاطئة والمضللة عن الآخر. وكم يثلج صدورنا  
ال التعبير الفنية  تجلي هذه الرسالة فتكون معه الرواية رسالة إنسانية يمكننا ترجمتها بجميع اللغات وأشك

 .والجمالية

 

 :الاحتفالية المجتمعية والثقافة الأسلوبية أو الأسلوب الثقافي /٢

 

لعل قارئ الأعمال السردية والروائية للكاتب) أحمد طايل سيسجل هذه الظاهرة التي تشهد لرسالة السرد  
الخاص. عالم السرد الذي أصبح  بتدوين وتوثيق وتمثيل حياة الإنسان وثقافة عيشه وأسلوبه وسلوكه العام و 

مُتبرات اشتغال وأوراش تطبيق لمناهج تحليل ولمقاربات نظرية ونقدية، فكرية وفلسفية، هو هذا الذي  
 .تتنفس به نصوص الكاتب/ أحمد طايل

وبالعودة إلى رواية “شيء من بعيد ناداني” نجد مشاهد تصويرية تحليلية ووصفية يمتزج فيها الزهر بالعبق،  
ح بمادة الحياة، تمتزج فيها المشاعر بالطقوس الاحتفالية وأساليب العيش والتعبير والتقاليد والعادات. والرو 



وليس أكثر قوة من تطابق الوصف مع المشاعر، حيث يتجلى كل ذلك في نفسية الشخصية ووضعياتها  
 .السلوكية

تكون مرجعيات في الدراسات ما نخلص له كذلك، أن المتون الروائية للكاتب/ أحمد طايل يمكنها أن 
 .الاجتماعية والنفسية، والأنثروبولوجية وغيرها

ملاحظة توصلنا إلى استنتاج أن المتلقي لن يكون أمام ومع شخص الكاتب فقط، بل مع الظاهرة  
 .الثقافية والاجتماعية وتمظهراتها في حياة الفرد والجماعة 

 :الأسلوب الثقافي

ا على الوصف والتحليل. ولكل بناء لغوي نسق تلتف عناصره البنيوية  هي اللغة ومكنوناتها، في قدرته
 .لتنسج لنا كلاما وتعبيرا وبيانا. مثل التشكيل على لوحات، كل له بصمته وجمالية تعبيره وروعة إنجازه

سحر بيان لا يمكننا نسبه إلى الشخص فقط، ولا إلى اللغة بمفردها، ولا إلى الثقافة والبيئة المحتضنتان  
ما. الانتساب سيكون إلى هذا الكل في تمازج عناصره، وسيجعل الكتابة تحمل توقيع الأسلوب الثقافي  له

 .المميز للغة العربية، وللمعبرِّ بها، كاتب المتون السردية

 

 :الحضارة كهوية إنسانية مشتركة /٣

م بين الحضارة  قد يكون هذا العنوان الفرعي كتحصيل حاصل لما سبقه. ونحن نعلم أن التداخل قائ
والثقافة في مُتلف التعريفات والتحديدات المفاهيمية التي تناولتهما. لكن الأساس هو تميز الفكرة بين  

ثريات مشكلة لفضاء رواية “شيء من بعيد ناداني”. أن توقع بالقوة وتنتصر للفكرة، لكي تعيش محققا  
ت في تبنيها للبعد المشترك الإنساني للرسالة ومبلغا لقيمها ومراميها، تلك لوحات مشكلة للشخصيا

الذي ينمي الذوق ويعلي من الجمالي في الطلب والتمني. بين بلاد مصر وبلاد الإنجلير، تتقاطع ثقافتان  



وحضارتان، جسدهّا التاريخ الموضوعي والثقافي، جسدتهما أسرتان التقتا من أجل تأكيد هذا الإنتماء  
 .نسانية وقبول بالآخر واعتراف بالمغايرة، وبحث عن توافقات مدمجةالهوياتي الأوسع، الذي هو انتماء للإ

 

 :التقاطع الثقافي عند المتلقي /٤

 

نختم مقاربتنا لرواية “شيء من بعيد ناداني”، نلفت الإنتباه إلى بعد آخر جميل مرتبط بالمتلقي. وكم هو  
طموح الكاتب المرسل لخطابه في أن يُد متلقيا ملائما ومكملا لرسالته ومشروعه وغاياته. متلق متشوق 

 .ومعترف بالأبعاد الجمالية وبراءة الإبداع وإخلاصه للكل البشري

ما يكون النص المكتوب موضوع نقد ودراسة، لكننا هنا نتحدث عن المتلقي، عن القارئ، عن  غالبا
 .تفاعله مع ما قرأ ودرجة تحقق المرجو في القراءة

ماذا أراد الكاتب؟ درجات شوقه وطموحه؟ انتظاره للإعجاب وللتنويه بمنجزه؟ اقتناع المتلقي برسائله  
نشاركه فيها في تناول جانب التلقي والمتلقي، بالبحث والدراسة   الواضحة منها والمشفرة، أسئلة وأخرى

والتحليل الجديد الذي ينبش في ذهنية المتلقي ونفسيته وانتظاراته. شبه استمارة تحقق لنا هذا الفضول،  
وتروي عطشنا في معرفة ما يريده المتلقي وكيف نجعله يتذوق وينجذب ويتلذذ بما تلقاه. ونقول: إن سمو  

ي مطلوب لكي يُاري ويواكب سمو رسالة المتن السردي الحاضر هنا في رواية “شيء من بعيد  المتلق
ناداني” للكاتب/ أحمد طايل. سمو مطلوب لكي يُني الفواكه الدانية من داخل حقل لغة أراده أن يكون  

، فأنّى  سردا فتشكل رواية، وأراد أن يكون رجاء فشكله واقعُ تصارع جدليا داخل الواقعي والتخييلي
مسار الرحلة لنداء باطني روحي ووجداني، ومسار لقاء بدأ مثاليا وتألق كذلك، لكنه سرعان ما سيعرف  
السقوط على أرض الواقع، والمقولة مشهورة: الواقع لا يرتفع. فكيف لنيزك كان منتميا لأسرة الفضاء وقد  



ة هنا التي بنت الحلم وسافرت به مع قيمة  سقط من عليائه، أن يعود لنواميسه العليا، وهي النواميس المثالي
 الحب والانجذاب!؟

— 

 كاتب وروائى مغربي

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
ربما من المفترض أن أعطي تعريفًا للنوستالجيا في البداية، والنوستالجيا ببساطة هي الحنين إلى الماضي،  

 .والحنين إلى الماضي في رواية أحمد طايل )شيء من بعيد ناداني( مرتبط بأماكن السرد

 

كان في سرد  الأماكن هنا هي البطل الأول، وهذا هو محور التحليل، ولنتمكن من الإحساس بأهّية الم
أحمد طايل ننظر إلى البداية أولًا، فمنذ الوهلة الأولى والمؤلف يلعب مع القارئ لعبة الشغف المكاني،  
 .والبداية وعد بتحقيق الحلم، العرافة هي التي تعد وفتاة مراهقة تستقبل كلام العرافة والمكان هو لندن 

 

فة، ماراً بمحطة معرض للآثار المصرية في بلاد  ويستمر  الشغف التشويق المكاني الذي بدأ بحديث العرا
العم سام بأمريكا، حيث دعوة لأبي لويزا )الدكتور تشارلز آدمز(، وقد لبى الأب الدعوة مصطحبًا فتاتنا  
الصغيرة الإنجليزية إلى بلاد العم سام بولاية نيويورك، ووظيفة الأب تعطي القارئ فكرة عن وجود علاقة 

صرية القديمة، وهي كونه باحثاً في النفس البشرية وتأثيرات الزمان والمكان، وهي نقطة  بينه وبين الآثار الم
 .هامة يوحي السارد لنا أنّا مربط الفرس وستحل لنا ألغازا قادمة

 

وللعودة إلى العتبة الأولى وهي العنوان الذي هو جزء من أغنية مصرية )شيء من بعيد ناداني( يشير  
لشيء هنا ربما يعود إلى الروح التي تجذب، فالأرواح منها المتآلف والمتعارف، وربما هو  العنوان إلى النداء، وا

القرين، فالشيء الغامض في العنوان أعطى جاذبية أكثر إلى القارئ للدخول إلى عمق العمل للبحث عن 



خرج   هذا الشيء والبحث عن المنادى والمنادى عليه، إنّا رحلة من البحث بداخل الرواية، فبماذا
 !القارئ؟ ربما هو ما خرجت به وأنا أحد هؤلاء القراء

 

الغموض يفسره التشويق في حكايات المصاطب التي تربى عليها البطل )الغربي قمولا مركز القرنة  
بالأقصر( والحكاوي هنا خاصة بالأقصر التي بها ثلث آثار العالم من حضارة مصرية قديمة وخاصة أن  

عامل مع البعثات الاستكشافية للآثار، وهناك نقطة تلاقٍ بين فريد الذي عمل   والد فريد يعمل كغفير أو
بالآثار مع الدكتور زاهر ولويزا الفتاة الإنجليزية التي وقعت في حب الآثار المصرية، ونلاحظ هنا التنقل 

 .بالسرد بين الأماكن المختلفة

 

المصري؛ يتلاءم مع السرد، فوصف ملابس  وإذا انتقلنا إلى التحليل الوصفي هنا؛ نجد أن وصف التراث 
النساء في الريف وفي الصعيد وصف البيوت والعادات والتقاليد، الوصف لم يرتبط بالتاريخ الأثري المصري  

القديم فقط بل شمل الحاضر والماضي القريب أيضا، لم يكن الوصف مجحفًا، أو قاتلا للسرد بل هو في  
المتماشي مع التصاعد الدرامي الذي أراه بطيء نسبيًا، ربما لأنه  سياق السرد الفعلي والمتن الأساسي 

تماشى مع اللغة البسيطة الهادئة البعيدة عن التركيبات اللغوية المعقدة، فالتركيز كان منصبًا على الفكرة، 
 .فالفكرة هي البطل الرئيسي، والتي سخر لها المؤلف ادواته السردية لخدمتها خاصة المكان

 

بالذكر أن من نتائج الوصف دمج الإيحاء الروحي، وسمات التقمص، كنعت لويزا على أنّا  ومن الجدير
بها صفات ملكة فرعونية قديمة ولو انني لا أوافق على وصف المصريين بالفراعنة لأنه وصف عارٍ من  
لكنها  الدقة، فتاريخ المصريين القدماء لا ينبغي أن يسمى بمسمى حقبة صغيرة من الزمن ترتبط بشخص، 

 .صفة عامة وصف بها المصريين رغم أنفهم



هنا تبرز أداة إضافية نتاج استخدام الوصف بصورته المعتدلة؛ ألا وهي المشهدية التصويرية، تلك المشهدية  
تجعلنا نرى مظاهر الأحداث في مُيلتنا نحن القراء، وهذا قمة ما يربو إليه أي قارئ، وقد نجح طايل في  

سواء في تصوير الأشخاص ومواقفهم أو الأماكن المحيطة بالأحداث، خاصة   لعبة المشهدية ببراعة
  البلدان)نيويورك، لندن، مصر، صعيد مصر، مناطق الآثار، القاهرة وغيرها(

 

ومن التصوير والمشهدية تظهر صيغية العلاقات الإنسانية وأهّا العلاقة العاطفية بين لويزا وهي البطلة 
البطل المصري، كذلك علاقة الانجذاب للجضارة المصرية القديمة التي سيطرت  الإنجليزية وبين فريد وهو

على لويزا، ويعتبر من ضمن العلاقات الإنسانية علاقة لويزا وتعلقها بحديث العرافة، ثم تأتي العلاقات بين  
وكان طايل يشير  الفروع والأصول والجدذور في العائلة المصرية، والتراث المتبع في الموت والميلاد والزواج، 

  .إلى ربط الحاضر بالماضي القديم في العادات والتقاليد بين العائلات المصرية والمستمرة حتّ الآن

 

الشد والجذب بين الشخصيات يوضحه لنا الحوار السردي، الحوار نقطة هامة في استدعاء التاريخ في  
ه بطريقة مثلى مع استخدام لغة النص، فالحوار أداة تُدم الفكرة بلا شك وطايل استطاع استخدام

بسيطة سواء في السرد أو في الحوار، ومن هنا تنصهر كل أدوات السرد مع بعضها؛ الوصف والحوار  
والمشهدية؛ لتتحد في صورة تجهيزات حفل زفاف فريد ولويزا التي غيرت اسمها إلى رشيدة، كما ظهرت  

ر، كذلك صورة انغماس لويزا في الحياة المصرية  تلك الصورة الاتحادية بذهاب لويزا مع فريد إلى الأزه
 وتبدل حياتها تمامًا. 

 

 

 



 

 رواية الوقوف على عتبة الامس 

 للروائي المصري  احمد طايل 

 الاحتفاء بالماضي؛ للبقاء على قيد الطّفولة والنّقاء 

 عقيل هاشم 

 كاتب عراقى 

احتلّت صور الماضي بنية السّرد المعاصر بما توثّقه من ذكرياتٍ تحمل في طيّاتها شوقًا لذيذًا 
وألمًا عميقًا على ما مضى. ويبدو أنّ اندفاع الروائيّ لبثّ عاطفة الحنين إلى الماضي في  

نا فإنّ الحنين  روايته؛ إيمانًا منه بمدى تأثيرها على الذّائقة العامّة للمتلقّيين وانفعالاتهم. ومن ه 
الى الماضي عبارة عن  شعورٌ له وظيفة إيجابيّة؛ إذ يُحسّن الحالة المزاجيّة للمتلقّي؛ لانتمائه  

للماضي بما فيه من أحداث، وشخصيّات وأماكن؛ فالحالة المزاجيّة تتحسّن حينما نكون في  
اث لا نملّ من  الأماكن التي نحب، ومع الأشخاص الذين تربطنا بهم ذكرياتٍ حميميّة، وأحد

 استرجاعها في كلّ لقاءٍ يجمعنا بهم.  

وعليه أنّ الحنين الى الماضي  تعدّ آليّةً دفاعيّةً يستخدمها العقل لرفع المزاج وتحسين الحالة  
النفسيّة، خاصّة عندما تزخر بالملل والشعور بالوحدة، وعليه فإن الذكريات تسّاهم بشكلٍ فعّال  

 يّة. ولصد الاكتئاب والشعور بالحزن والألم. في مواجهة التحدّيّات الحال

لكلّ إنسان ذكريات سارّة وأخرى مؤلمة تربطه بالماضي؛ فكثيرًا ما يسترجعها الكاتب  بالطبع 
باللّحظات الجميلة التي جمعته بمن تربطه بهم علاقة  بخياله، ويتمنّى لو أنّها تعاد؛ كي يستمتع 



حميميّة، أو أن يتصرّف بشكلٍ أفضل ممّا فعل في الأحداث المؤلمة واللّحظات الصّعبة التي  
مرّ بها وعليه فقد تبيّن أنّ الدّافع الحقيقيّ وراء هذا الحنين هو تألّم الشّخصيّة وشعورها بالتّوتّر  

فعّم بالذّكريات الحميميّة. وحاضر سيء لا يُلبّي رغباته؛ لذا فهو  والغربة جرّاء ماضٍ مفرح م
 ساخطٌ عليه، متبرّمٌ منه. 

ذكريات الكاتب ،  رواية الوقوف على عتبة الامس , للروائي احمد طايل , هي رواية سيرة 
واسترجاع رسائله المخبّأة من أرشيف ماضيه. فام بسردها بتوظيف تقنيّات سرديّة خاصّة تتعلّق  

الشّخصيّة الرئيسية . مثل: المونولوغ الدّاخليّ، والصّراع مع الزّمان والمكان، مع انتقاء  ب 
الشّخصيّات التي تعمّق الإحساس بالغربة ذاتيا. واختيار الأمكنة التي تتعلّق بحميميّة الذّكريات:  

تي تصيبه  بيت العائلة الاول ومن خلال تصويره حالات: الفَقْد، والحرمان، والحنين والشوق ال
 وأثارت في النفوس مشاعر مختلطة ما بين السعادة والألم والشجون والحزن وأحيانا الندم. 

اعود لمشاهدة ايامي الماضية منذ بدايات   ليقظ )ثلاث ليال متتالية واجد نفسي اثناء نومي ا
نا  , ولكنها تكررت لمرة ثالثة , ومن ه آخر سوف تكون ليوم او يوم أتخيل أنها حياتي . كنت 

اندفع القلق ينتابني وتساؤلات تحتل راسي هل هو نوع من الحنين للماضي ام دعوة لمن ذهبوا  
عرضا  نى أشاهد هذه الرؤى وكأنأشاهد , والغريب اني ؟من الاحبة وغادروا حياتي لا لحق  بهم 

التي  قريتي أن أذهب إلى يتخذ من سنوات طويلة أن كان لابد أراه قرارا أخذت سينمائيا ولكني 
 غادرتها منذ عقدين من الزمن...( 

أيام الطفولة البريئة، إلى أصدقاء  -هي حنين إلى الأشخاص الذين فقدهم الكاتب، القرية  
القوية، إلى بساطة الحياة، وإلى التفاصيل الصغيرة إجتماعية الزمن الجميل، إلى العلاقات ال

سا للخوف من سرعة مرور الأيام  التي طوتها دفاتر الأيام. ومن جهة أخرى قد تكون انعكا
 . والأحداث، أو رغبة في العودة إلى هذه الأزمان والأماكن 



في الغالب يشعر الفرد بالأمان النفسي والراحة والاطمئنان بالعيش في الماضي الذي يألف 
أحداثه وأشخاصه، بينما قد يشعر بالخوف أو التوجس من المستقبل لعل التغيرات في هذا  

من  لإنسحاب فيصبح ا نجم عنها ظاهرة الاغتراب النفسي وصعوبة التكيف . العصر والذي
  الحاضر أسلوب حياة

الكاتب في روايته أن يحكي سيرته الماضوية وقصص الآخرين وفوق ذلك نراه يتعمَّق  تار اخ
بالتفاصيل التي تثير الانتباه، إنَّه ببحث عن الوتر الأكثر حساسية ليلعب عليه بكلماته،  

 س بالغربة، الانعزال، الرغبة بتحقيق الذات من جديد الإحسا

ري  أان أتأمل التغيرات وأتأمل الناس لأود بلدتنا أزقة )ممكن ننطلق الان الى الشوارع وحواري و 
معهم للأعوام التي عشتها بينهم  لأهل أعود  بيوت اإلى ى التغير ثم لنذهب وبعدإصابتهم مدى 

ث كل بيت ندخله , الترحاب . الحرارة الحميمية نتذكر  بت فيها عنهم وهو ما حدغ التي أيضا و 
 ...( أجداد من حكايات الاباء والأمس بعض ال

تتوالى الحكاياتُ في الرواية على لسان رشدي تحكي على معطيات الواقع المتشظِّي التي عبَّر  
يث  الحضري في المدينة، ثمَّ الغوص عميقاً في العقل الباطن حجوده عنها السرد من خلال و

منطقة اللاشعور التي تنطوي على الكثير من الإشارات والدِّلالات المعبِّرة عن رؤيةٍ الحياة  
س للممكن الآتي   العصرية والتي تتخطَّى الواقع القائم وتؤسِّ

لذلك فقد كان الكاتب حريص على التعامل مع الجانب الإنساني للقصص من دون أن تؤثِّر  
 لشعوريِّ الذي بودُّ الكاتب طرحها في روايته التفاصيل السلبية على التسامي ا

ات فعل  إهتمام  يسعى الكاتب في روايته كذلك إلى أن بدير دفة ال تلك القضايا التي واجهت ردَّ
مختلفة عند اهالي القرية ، ولا سيَّما أنَّهم مازالوا محمَّلين بعاداتهم وتقاليدهم، بدينهم، بلغتهم،  

استطاعوا تجاوز العقبات التي تعيق  و . لذا استطاع رشدي يسيرة معهم إندماج  فكانت فكرة ال
 . إندماجال



مميز لديكم  أن منكم , قد يكون لي شمعكم لأنى )تعرفون جميعا اني افكر لكم وبكم وانا 
لابد لنا  أن من فترات طويلة أفكر  واحد منكم ولكم من هنا أخيرا و أولا علي ولكني  أنتم بفضلكم 

والسكينة بدلا من حياة التنقل والترحال , كل فترة بمكان نتعرض للعديد من   الإستقرار من 
 الصعاب المعيشة ...( 

في عنوان الرواية لتصبح دلالة العنوان بوصفه عتبةً نصيَّةً  أمس ولعلَّ الكاتب استخدم عتبة ال
يلة أو  كونها تمسح الغبار عن تلك الصّور الحميميّة القديمة، وتسترجع شريط الذكريات الجم 

  المؤلمة له، وتعيد بناء الماضي بالكيفيّة التي ارتآها

في التكريس الكبير لثيمة الحنين  -الرحلة الى الماضي -ومن هنا تبدو أهمية القصة الإطار
للقرية ، ففي القصة الإطار نجد الذات الساردة تكتب عن ذكريات مَرَّ عليها زمن بعيد وتنفض  

الوطن الذي يتسرب إلى  -ياته عليه. ولذا نجد حرارة  الحب للقريةنفسها على الورق وتُقلِّب ذكر 
وظّف الكاتب المونولوغ الدّاخليّ الذي يعتمد على التّفكير الطويل المباشر؛     كل ذرة من كيانه،

ليكون هدفه الحقيقيّ استحضار تدفّق غير منقطع من الأفكار التي تمرّ عبر كيان شخصيّاته  
لال المونولوغ الداخليّ؛ ممّا يدفع المتلقّي لأن يُكثّف تركيزه في  في تداعي الذّكريات من خ 

 الصّوت الوحيد الذي يستدعي كلّ الأصوات . 

– )بسم الله الوهاب الرزاق وبالصلاة على سيد الخلق والمرسلين سيدنا ونبينا محمد بن عبد الله 
أي  عنا أي وساوس و عد أب تجمعنا تجمع للخير والعمل الصالح اللهم لى الله عليه وسلم إجعل  ص

أرض  على هذه الأولى  أحسست من لحظة وضع قدمي ال  ماإني  بالله أقسم  ريح خبيثة .. 

 الطيبة ...( 

أدعية  فهو الصائم المصلي حافظ الاذكار وال– وببدو رشدي صادق ومخلص لعالمه الصوفي 

رحلاته من قسوة. في فصول الرواية يواصل الكاتب سرده حتى في أشدّ منعطفات ليل نهار  
الروائي عن عالمه بتفاصيلها، فيقدم لنا حكاية طويلة، شيقة، في سردها ولغتها، يستعرض  



حيوات شخصيات عديدة، لكنها تبقى أسيرة ذلك العالم العائلي الطيب من علاقات وأمان وسلم 
 للحكي رئ من خلال البنية الفنّيّة ولقد تسلّل ذلك الشّعور للقا اجتماعي نفتقده

ربما بكون التّضارب النّفسيّ الذي تعيشه الشّخصيّة جرّاء إحساسها بالقلق الدّائم الذّي يسري في 
السّرد، واشتدّت وتيرته مع إيقاع الزّمن، وتفاوت الأحداث ما بين ماضٍ مليء بالذّكريات،  متن 

وحاضرٍ معاش، ومستقبلٍ مبهم، ويبدو أنّ هاجس التّوتر من الزَّمن سمةٌ بارزةٌ في إبداع أدباء 
ع الذي العصر، بل ويبقى عالقًا في أذهانهم طيلة عمليّة الإبداع، ومردّ ذلك هو التّطوّر السّري 

تشهده الفترة؛ لهذا كلّه فإنّ الصراع مع الزّمن له دورٌ فعّالٌ ومباشرٌ في سير الأحداث، وتصوير  
 . الشّخصيّة وعوالمها؛ ورصد اضّطراباتها

بيت به من يحفظ  وكل  أزهري ال لتعليمملتحق باأبنائها  )لك الحق انت تعرف ان القرية غالبية 
وجدت مجموعة  أخيرة القران الكريم ويجوده ولكن دون تطرف هذه سمة قريتنا ولكن بالسنوات ال

تراه من وجهة نظرها صائبا حتى سنحت   مر بماأتدعو للتشدد صارت تنهي وتمنع وتحرم وت
 لهم الفرصة يهاجمون مظاهر المستجدات : التليفزيون ... 

نفسيّةً مونولوجيّة، تعكسُ إحساسًا دلاليًّا عميقًا مُثيرًا للدهشةِ،  وهنا فقد خلق الروائيّ حركةً 
بتوظيفِ الصّورة المجسّمة أو المشخّصة للأشياء؛ ممّا يساهم في شحن حكايته تشكّلات حسيَّة  

تنبض بالحركة، ومن هنا كان لا بدّ أن تكون علاقة بين الخيال المتمثّل بالاستعارة وحركيَّة  
نَّ التّصوير “لون وشكل، ومعنى وحركة، ممّا يمنح الصّورة فاعليّة وحركة؛  الصّورة، ذلك لأ

 كونها مزيّنة بالأفعال التي تشيء باستمراريّة استرجاع الذّكريات وديمومة تأثيرها عليه 

مس” تعجّ بالعديد من الموضوعات الاجتماعيّة والنّفسيّة؛ ورغم  أرواية “الوقوف على عتبة ال
ب حاول  أن يستفرد بموضوع “القرية” كموضوع نفسيّ بالدرجة الأولى، وإنّ  ذلك إلّا أنّ الكات 

المتأمّل للحكي يوقن أنّه قد جنح إلى تقنيّة: التّراسل الحسّيّ المفعّمة بالحركة؛ قاصدًا مفاجأة  
 المتلقّي وإبعاده عن توقّع الصّورة التّقليديّة المألوفة، الأمر الذي يغني الصورة ويوسّع من آفاقها

 الجماليّة والتّأثيريّة. 



بنطلونات وسراويل متعددة  أسفلها )وعند عودتي رايت شبابا ورجالا يرتدون جلاليب قصيرة 
بعظهم  أن لفت نظري للإيضاح يحتاج أمر  القرية الأصاب التغيير الديني قد أيقنت أن طوال أال

من متابعتي  أيقنت مرات يقلبون به  أحدهم  موبايل إلى ثلاثة ينظرون بتمعن حاد إثنين أو يتجمع 
 ...( أفهم  تعليمات تأتيهم مؤكد سوف أن لمنهج هؤلاء 

منجز روائي نقدي ، التي تنطلق من موضوعة  إقتراح وقد وجد الروائي في نفسه القدرة على 
من أي وقت مضى في مجتمعاتنا ، حيث تقود إلى  أكثر  التناحر الديني التي تبرز الآن بحدة، و 

تماسك    ديني وحروب طائفية قد تأتي على الأخضر واليابس، وتهدم خطر تمزق ثقافي وصراع
 المجتمع. 

موضوعات  تستبطن المتون الحكائية المتعددة في الرواية، والتي تتمفصل حول   وفي الختام
السفر والكتابة والألم والفقدان والغربة، أطروحة بارزة لا يخطئها القارئ اللبيب، وتتمثل في نقد  
الواقع الحالي الذي ترزح تحت نيره التناحر الديني، وما دام الصراع البشري منذ القدم يدور في  

ية وراهنيتها الفكرية،  أساسه حول المعتقد الديني، فإن لهذه الأطروحة الروائية قيمتها الإشكال
حيث يسعى الروائي، من خلال الحوارات بين الشخصيات المؤثثة للمتن الروائي، والمتفاعلة 

فكريا وعبر ترسيخ مبدأ التسامح الديني، وتحالف الفكر العقائدي من أجل نبذ العنف، وتفادي  
 التمزق المؤدي إلى دمار الإنسانية، 

كنت سهوت زمنا  إن قد استطعت سامحني  و أن أكون أرج عدت وسرت على دربك أنا ها أبي  )
ترسم  أجمل أن ما  لأحققهاان يهبني المولى عمرا   أتمنى تسكنني أحلام  لدي الآن بعد أغادر لن 

تستقبلك بعناق روحاني .  إراديا  ترى مشاعرا تنتفض لا أجمل أن  بسمة فرحة على الوجوه , ما 
 .تعيش حياة بلا ملوثات عصرية...(أجمل أن  ما 

لم تغب اللغة الشعرية عن السرد الروائي  مع حفاظ الكاتب على فنية الكتابة ، وقد كانت غزيرة  
  الاجتماعي والسياسي والديني .–للتابو  المعنى وفيض من الوعي وهي تحمل مضامين ناقدة



وهذا يهدف إلى كسب ود القارئ وتعلقه  مما جعل من يقرأ الرواية  يندمج فيها فلا يصيبه الملل، 
 .بالرواية من خلال  تحقق المتعة  لنصه مما نجح في كسر الحاجز النفسي بين روايته وقارئها

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



        الزمن المترسب في الذاكرة: قراءة نقدية في سرديات العودة في نص      

 الوقوف على عتبات الأمس" لأحمد طايل"                

  د. أحمد كرماني عبد الحميد 

دية مدهشة، تمثل مزيًُا من  يأخذنا نص "الوقوف على عتبات الأمس" لأحمد طايل في رحلة سر       
الحنين والألم والبوح الشخصي، حيث تتحرك الذاكرة مثل جدول مائي يتدفق عبر تضاريس الزمن، حاملة  
معها رواسب المشاعر والأماكن والوجوه التي تشكلت على ضفافها. منذ الصفحة الأولى، يدرك القارئ  

ه بعد غياب طويل، ليتحول إلى مرآة عاكسة أنه أمام نص يتجاوز كونه حكاية عن رجل عاد إلى قريت
لهشاشة الإنسان أمام الزمن، ولحالة الاغتراب التي يعيشها كل من اقتلعته الحياة من جذوره وألقت به في  
دوامات الغياب. السرد هنا ليس مجرد بوح عابر، بل هو فعل استحضار قلق، حيث تُستعاد الذكريات 

بين ماضٍ لم يعد، وحاضر فقد ملامحه. في هذا الإطار، لا يبدو  وكأنّا طقوس تعميد للروح الممزقة 
العنوان "الوقوف على عتبات الأمس" محض استعارة بلاغية، بل هو مفتاح تأويلي للنص بأسره، حيث  

 .تصبح العتبة رمزاً للتماهي بين ما كان وما لم يعد مكنًا، بين الذكرى والواقع، بين البقاء والغياب 

 

التي يستخدمها أحمد طايل لغة محملة بالشجن والتفاصيل الحسية الدقيقة، لغة تتسلل إلى  لغة السرد    
ثنايا المشهد بأبعاده البصرية والسمعية واللمسية والذوقية، لتخلق نصًا هو أقرب إلى فسيفساء وجدانية  

نين، وصور الطفولة  يتداخل فيها الخاص والعام، الحكاية الفردية والحكايات الجماعية، مشاعر الوحدة والح
التي تسكن الجدران والطرقات. في لحظة استرجاع، يقول السارد: "أجد نفسي أقفز وكأنني بعمر العشرين 
برغم أني أحمل على كاهلي أكثر من ستين عامًا من العمر، أخذت أرتدي ملابسي على عجل، ومثلما 

ديد اللمعان". هنا، نلمس التوتر بين  تعودت واعتادها أهل قريتي، بدلة كاملة بكرافت وحذاء مناسب ش
الجسد الذي أثقله العمر والروح التي تحاول استعادة فتوتها، وكأن السارد يحاول مقاومة الزمن عبر ارتداء 
طقوسه القديمة، إلا أن هذه المقاومة تظل شكلية، إذ سرعان ما يعود القلق ليطغى عليه: "شرد ذهني  



ضغطت على جبيني بأصبعي، تساءلت، وماذا بعد؟ وهل؟ وهل؟   للحظات، نزعت نظارتي، فركت عيني،
وألف هل؟". هذا التساؤل الوجودي الذي يتكرر بصيغ متعددة في النص يكشف عن حالة من التشظي 

النفسي، وعن إدراك مرير بأن العودة لا تعني استعادة ما فقد، بل مواجهة قاسية مع أثر الفقد، ومع 
 .ا الزمنالمساحات الفارغة التي خلفه

 

التفاصيل التي يسردها النص لا تأتي عشوائية، بل تشكل بنية متماسكة تسعى إلى الإمساك بالزمن      
المتسرب، سواء عبر استحضار الطقوس اليومية القديمة أو وصف الأمكنة التي تغيرت أو سرد الحكايات  

لمؤثرة، يقول السارد وهو يصف  الشعبية التي كانت تشكل الذاكرة الجمعية للقرية. في أحد المقاطع ا 
مشهد المقابر: "شعرت بنداء قوي يأخذني إلى أخذ هذا الطريق، كلما اقتربت من المقابر أجد اضطرابًا  
داخليًا يمسك بتلابيبي، سؤال وأكثر يلف ويدور داخلي: كم من الأقارب والأصدقاء والأهل، كم منهم 

ت تنتاب أطرافي". هذه الصورة المركبة، حيث  غادر دون معرفتي؟ عرق غزير يكسو وجهي، ارتعاشا 
يتقاطع البعد المكاني )المقابر( مع البعد النفسي )الاضطراب والخوف(، تمنح النص كثافة دلالية تجعل من 

الأمكنة شخصيات حية تتنفس وتتذكر وتبكي مثل البشر، فيتحول الحجر إلى شاهد على الزمن، 
 .والجدار إلى كتف يسند دموع العودة

 

الحوارات في النص، سواء بين السارد وأبناء عمومته أو مع أهالي القرية، لا تعُطى وظيفة تواصلية      
سطحية فقط، بل تتحول إلى مرآة للفجوات الزمنية والقيمية بين الأجيال. حين يلتقي السارد بابن عمه  

ي، قال: كنا ننتظر هذا اليوم  عبد الله بعد سنوات طويلة، تتفجر المشاعر الدفينة: "مد ذراعه واحتوى كتف
من سنوات، وكنا جميعًا على ثقة أنك عائد، عائد، فالأيام لا تمحو ما فعلت حتّ إن بعدت لعقود حزنًا 
على تغييرات حدثت ما كنت تتوقعها". هذه الجملة البسيطة تُتصر جوهر النص: أن الذاكرة، رغم كل 

ان بأهله وأرضه، حتّ وإن توارت الملامح وتبدلت  شيء، لا تُمحى، وأن ثمة خيطاً خفيًا يربط الإنس 



الأسماء. ومع ذلك، فإن السارد يعترف بمرارة: "أنا فعلًا آسف، بجد آسف، لا أتذكر، ولكن الملامح بيننا  
مشتركة، واحتضانك لي أخبرني عنك". هنا، يضع النص القارئ أمام مفارقة موجعة: أن الحنين لا يكفي  

 .وأن التغيير لا يقتصر على الأمكنة بل يمتد إلى الوجوه والعلاقات والمشاعروحده لاستعادة الذاكرة، 

 

تتجلى في النص قدرة لافتة على تحويل التفاصيل الصغيرة إلى رموز كونية، إذ يصبح الفطير المشلتت      
عن   مثلًا رمزاً للدفء العائلي والكرم الريفي، وتتحول كومة القش على سطح المنزل إلى صورة مكثفة

الطفولة والبراءة. في مشهد دال، يقول السارد: "كنت بحاجة ماسة للخلود لنفسي، تمنيت لو وجدت  
كومة القش التي كنت أتشقلب عليها وأنا صغير، وكثيراً ما تباريت مع أولاد أعمامي على من يستطيع  

بالزمن الضائع،  الشقلبة لفترة طويلة وبشكل سريع". هذه الصورة البسيطة تُتزن إحساسًا عميقًا 
وتكشف عن الرغبة المستحيلة في استعادة ما كان. كذلك، نجد المشاهد المرتبطة بالأب تمثل ذروة  

العاطفة والبوح، كما في المشهد الذي يقول فيه السارد: "أبي سامحني على غيابي عنك، رغم أنك لم تغب 
أراك رفيقًا دائمًا حين صحوي  عني مطلقًا بصدق، رغم غيابك عني من أكثر من نصف قرن، إلا أني 

وحين منامي، حين أكلي وشربي، كل أوقاتي". هذه المشاعر الكثيفة لا تأتي بوصفها مشاعر فردية 
معزولة، بل هي صدى لجراح جماعية تشترك فيها أجيال كاملة، ولعل هذا ما يُعل النص يتجاوز إطار  

 .يالسيرة الذاتية إلى مساحة أوسع هي سرديات الحنين الجمع

 

التكرار الذي يعتمده السارد في بعض المقاطع، سواء في الكلمات أو الصور أو المشاهد، ليس       
تكراراً لغويًا فارغًا، بل هو تقنية دلالية تعكس دوران الذاكرة حول نفسها، وعجزها عن الإمساك بالزمن  

 يعد له وجود، كما في  الذي يتآكل. التكرار هنا يشبه نفسًا متقطعًا لشخص يحاول اللحاق بظل لم
تكرار عبارات مثل: "آه، وآه، وآه، لو نعود أطفالًا من جديد"، أو في استدعاء الأمكنة بأسمائها القديمة  

مثل قصة نزاهة المنوفي، أو   –كطقس لإعادة تملكها رمزيًا. حتّ الحكايات الشعبية التي يرويها النص 



كايات مسلية، بل هي تمثيلات سردية لتاريخ القرية،  ليست مجرد ح –تفاصيل الزواج والخيانة والشرف 
ولما تحمله الذاكرة الجمعية من قصص مُتلطة بالخرافة والتأويل والرغبة في الفهم، وهي أيضًا شواهد على 

 .التبدل القيمي والزمن الذي لا يرحم

 

القروي، سواء فيما  يتأمل النص في أكثر من موضع فكرة التحولات الاجتماعية التي عصفت بالمجتمع     
يتعلق بعلاقات الرجال والنساء، أو شكل الحياة اليومية، أو حتّ في شكل العمران والزراعة. يقول السارد  
في مشهد مؤثر: "يا الله! هذا الطريق الذي كنت أسير به ذهابًا وعودة لسنوات طويلة، كان مجرد حقول 

هذه الملاحظة العابرة تحمل بين طياتها نقدًا ضمنيًا   على الجانبين، الآن لا وجود لأي نوع من الزراعات".
لعصر العولمة، وللتبدلات الاقتصادية والاجتماعية التي مزقت نسيج القرية التقليدية، وجعلت الفرد أكثر 

انعزالًا وأقل ارتباطاً بجذوره وأرضه. كذلك، فإن وصف الفتيات بملابسهن الحديثة، والشباب وهم يحملون 
مولة، ليس مجرد رصد بصري، بل هو تأمل في فقدان البراءة وتراجع القيم القديمة أمام زحف  الهواتف المح

 .الاستهلاك والمظهرية

 

إن نص "الوقوف على عتبات الأمس" هو نص عن الإنسان والزمن والهوية، عن القرية بوصفها ذاكرة      
لحنين لا كحالة رومانسية عابرة بل  جمعية، وعن العودة التي لا تعيد شيئًا إلا الوجع. هو نص يكتب ا

كجرح مفتوح، كفقدان لا يلتئم، وكحوار متقطع مع ماضٍ لا يمكن الإمساك به مهما امتد البصر. إنه  
الأسماء، اللمسات، روائح الطعام،   –نص ينتمي إلى تقاليد الكتابة التي ترى في التفاصيل الصغيرة 

ساني، وعن هشاشة هذا الوجود أمام جرف الزمن. في  مجازات كبرى عن الوجود الإن –أصوات الخطوات 
كل مشهد، في كل حوار، في كل ذكرى مستعادة، يصر النص على أن العودة إلى القرية ليست استعادة  
للزمن، بل مواجهة لفقدانه، وأن الزمن ليس خطاً مستقيمًا، بل دوامة تعيدنا إلى البدايات فقط لنكتشف  

مكنة أيضًا لم تعد هي، وأن القرية التي نحملها في ذاكرتنا ليست القرية التي  أننا لم نعد كما كنا، وأن الأ 



نقف على عتباتها الآن. النص بهذا المعنى هو مرثية طويلة، قصيدة حب حزينة إلى زمن لن يعود، 
واعتراف صريح بأننا جميعًا، مهما بعدت بنا الطرق، نعيش في ظل ماضٍ نحمله في داخلنا، ونسكنه كما  

 .ننا، حتّ ونحن نمضي في اتجاهات لا تشبهه، ولا تشبهنايسك

الحنين بوصفه كتابة وجودية: مقارنة بين "الوقوف على عتبات الأمس" لأحمد طايل و"الأيام" لطه  
 حسين و"العودة إلى الطفولة" للطاهر بن جلون

 

لحنين والبوح، ينفتح نص "الوقوف على عتبات الأمس" لأحمد طايل على مساحة زمنية مشبعة با    
حيث تصبح العودة إلى القرية بعد غياب طويل ليست مجرد حدث مكاني أو رحلة عابرة، بل طقسًا  
روحيًا تتماهى فيه الذاكرة مع الأرض، والوجوه مع الأصوات، والماضي مع الحاضر، في توليفة سردية  

مي إلى سرديات الحنين، تجد  قوامها استعادة الذات من خلال استعادة الأمكنة. هذه الكتابة التي تنت 
امتداداتها الجمالية والفكرية في نصوص أدبية أخرى مثل "الأيام" لطه حسين و"العودة إلى الطفولة" 

للطاهر بن جلون، حيث يصبح الحنين، في هذه الأعمال الثلاثة، ليس مجرد نزعة عاطفية تجاه الماضي،  
وعن ما تبقى من الإنسان حين يعود إلى فضاءات بل هو سؤال وجودي عن الهوية، والزمن، والانتماء، 

الطفولة. إذا كان أحمد طايل في "الوقوف على عتبات الأمس" يستعيد طفولته وذكرياته في القرية المصرية  
عبر تفاصيل شديدة الحسية، فإن طه حسين في "الأيام" ينسج طفولته من خلال منظور عقلاني وتأملي، 

 "العودة إلى الطفولة" طفولة مسكونة بألم التمييز والاغتراب، فتتعدد زوايا  بينما يقدم الطاهر بن جلون في
النظر إلى الذاكرة، ويتباين أسلوب استحضار الماضي بين العاطفة الجياشة، والتحليل الفكري، والمرارة  

 .الساخرة

 

تتجلى في "الوقوف على عتبات الأمس" قدرة السارد على تحويل التفاصيل اليومية إلى شواهد    
وجودية، حيث يتبدى الفقد لا بوصفه حدثًا عارضًا بل كحالة متجددة ترافق الإنسان في كل خطوة نحو  



من المقابر  الأمس. حين يقول السارد: "شعرت بنداء قوي يأخذني إلى أخذ هذا الطريق، كلما اقتربت 
أجد اضطرابًا داخليًا يمسك بتلابيبي، سؤال وأكثر يلف ويدور داخلي: كم من الأقارب والأصدقاء 
والأهل، كم منهم غادر دون معرفتي؟ عرق غزير يكسو وجهي، ارتعاشات تنتاب أطرافي"، فإن هذه  

ولة الأولى في الصورة تلتقي في جوهرها مع مشهد طه حسين في "الأيام" حين يستعيد لحظات الطف
القرية، حيث يقول: "كان الصبي يذهب إلى الكتاب في الصباح، فيسمع صوت الشيخ وهو يقرأ القرآن 

قراءة عذبة تثير الشجن"، لكن الفرق بين النصين أن طه حسين يستعيد الماضي بنظرة تأملية تحليلية،  
طايل ينغمس في التفاصيل الحسية  متفحصًا دور المعرفة والتعليم والدين في تشكيل وعيه، بينما أحمد 

بحنين محض، حيث الريح، والغبار، ورائحة الطعام، وصوت الأب، كلها تتحول إلى عناصر صوتية وشمية  
ولمسية تشكل بنية النص الحنينية. في "الأيام"، تتحول القرية إلى مكان للتأمل في العلاقة بين العلم 

لطفولة، بينما في "الوقوف على عتبات الأمس"، تصبح القرية  والجهل، بين السلطة والمعرفة، بين الدين وا
مسرحًا للحكايات الصغيرة التي تتشابك لتشكل نسيجًا شعوريًا، حيث كل زاوية من البيت، وكل شجرة  

 .في الحقل، وكل جدار في الطريق، هو شاهد على زمن ولى، وحنين لا يخفت

 

فإن الطفولة تستعاد من خلال عدسة الألم والتمييز،  أما في "العودة إلى الطفولة" للطاهر بن جلون، 
حيث تصبح العودة إلى الأمس مواجهة مع مجتمع قاسٍ لا يرحم، فتبدو القرية فضاءً غامضًا مزيًُا من  

الدفء والألم، من القيم المتوارثة والقيود المفروضة. يقول بن جلون: "أعود إلى الطفولة لأنني لم أستطع أن 
ان الفقر والجوع والتمييز يُعلون من طفولتي نصفها ألم ونصفها حلم". هذه العبارة  أعيشها كاملة، ك

تكشف عن طبيعة الحنين عند بن جلون: هو حنين مزوج بالمرارة، فيه شوق إلى لحظات الصفاء القليلة، 
ل،  لكنه حنين لا يخلو من نقد اجتماعي صارخ، حيث يصبح الماضي مرآة للخذلان والحرمان. في المقاب
نجد في "الوقوف على عتبات الأمس" حنينًا أكثر دفئًا، حتّ وإن كان مشوبًا بالألم، فالأب في نص 



طايل مثلًا هو رمز للأمان والحب والقيم العليا، بينما الأب في سرد بن جلون غائب، والمجتمع قاسٍ،  
 .والطفل هو الحلقة الأضعف في سلسلة من القيود الاجتماعية والتمييز الطبقي

 

تتباين تقنيات السرد في النصوص الثلاثة بما يعكس اختلاف منظور كل كاتب تجاه الذاكرة. طه       
حسين يعتمد على اللغة العقلانية والتوصيف الواضح، مستخدمًا ضمير الغائب أحيانًا والضمير المتكلم  

ب سيرته من موقع الحكيم أحيانًا أخرى، ليخلق مسافة بين الذات الساردة والطفل الذي كانه، وكأنه يكت
المتأمل في طفولة مضت، فيقول: "كان الصبي يُلس إلى جانب أمه في صمت، يسمع صوت الشيخ  

وهو يتلو القرآن، وكان قلبه يخفق بخوف من المستقبل الذي لا يعرفه". هذه اللغة التأملية تبتعد عن  
"الوقوف على عتبات الأمس" الغنائية وتذهب نحو التحليل الفلسفي، في حين أن أحمد طايل في  

يستخدم ضمير المتكلم بإصرار، يغوص في التفاصيل الصغيرة دون مسافة تأملية واضحة، فيقول: "أنا  
فعلًا آسف، بجد آسف، لا أتذكر، ولكن الملامح بيننا مشتركة، واحتضانك لي أخبرني عنك"، في حين  

ت الطفل وصوت الراوي البالغ، ما يخلق أن الطاهر بن جلون يختار ضمير المتكلم لكنه يدمج بين صو 
توتراً سرديًا بين البراءة والمعاناة، بين عالم الطفولة المغلق وعالم الكبار القاسي. في جميع الحالات، يصبح  

الضمير السردي جزءًا من الرؤية الفكرية والجمالية لكل نص: طايل يغرق في الحميمية والبوح، طه حسين  
 .جلون يراوح بين السرد الاعترافي والنقد الاجتماعي يميل إلى التحليل، وبن

 

فيما يتعلق بالمكان، تظهر القرية في "الوقوف على عتبات الأمس" بوصفها كائنًا حيًا، تتنفس وتبكي     
وتفرح، مكانًا للذاكرة والحنين، يتحدث السارد عن البيت فيقول: "هذا البيت الذي كان يعج  

الجدران لم تعد هي، وحتّ رائحة الطعام التي كانت تعبق في أركانه  بالأصوات، صار صامتًا، حتّ 
اختفت". هذا التشخيص المكثف للمكان ككائن حي يشبه ما يفعله الطاهر بن جلون حين يقول عن 

القرية: "في هذا البيت تعلمت أن لا أحد يسمع الطفل حين يصرخ"، لكنه يختلف عن طه حسين الذي 



للمعرفة والسلطة في آن معًا، فيقول: "كان الشيخ يُلس في ركنه، كأنه قاضٍ،   يرى القرية بوصفها فضاءً 
وكانت عصاه هي القانون، وكل حركة منه كانت درسًا في السلطة والطاعة". هنا نجد أن المكان في نص  

طايل مشبع بالعاطفة والذاكرة الجمعية، بينما هو عند طه حسين مساحة للتأمل في البنية الاجتماعية  
 .المعرفية، وعند بن جلون مسرح للخذلان والمعاناةو 

 

يتقاطع النصوص الثلاثة في الثيمة الكبرى وهي الحنين، لكنها تتباين في صياغة هذا الحنين: عند      
طايل هو حنين دافئ، مشوب بالألم، لكنه مفعم بالتفاصيل الحسية التي تمنح النص عمقه الوجودي، كما  

ة للخلود لنفسي، تمنيت لو وجدت كومة القش التي كنت أتشقلب عليها في قوله: "كنت بحاجة ماس 
وأنا صغير"، في حين أن الحنين عند طه حسين هو استعادة للعالم الطفولي بعين الفيلسوف، حيث  

يتحول الحنين إلى أداة لفهم المجتمع والعلاقة بين الأجيال، أما عند بن جلون فهو حنين جريح، لا يخلو  
ين يعيد طرح الأسئلة عن العدالة والمساواة والحق في الحب والاحتفاء بالحياة. ومع ذلك،  من الغضب، حن

فإن المشترك بينهم جميعًا هو أن العودة إلى الطفولة ليست استعادة بريئة، بل هي مواجهة مع الوجع، مع  
وأن هذه الكتابة  الفقد، مع ما ضاع ولن يعود، مع إدراك أن الزمن لا يمكن استعادته بل فقط كتابته، 

 .هي وحدها القادرة على مقاومة النسيان

 

في ضوء هذه المقارنة، يبدو أن نص "الوقوف على عتبات الأمس" يحمل نكهة خاصة تميزه، فهو لا       
يسعى إلى التنظير أو التحليل بقدر ما يسعى إلى التقاط اللحظة الهاربة، إلى الإمساك بالزمن عبر الصور 

ادة بناء الماضي في صورة لوحات نابضة بالحياة، حتّ وإن كانت هذه اللوحات مغمسة  الحسية، إلى إع
بالحزن. هو نص يكتب الحنين كحالة حسية، حيث الطعام، والرائحة، والصوت، والملمس، يصبحون  

          جميعًا وسائل لاستعادة ما لا



تأمليًا، وعند الطاهر بن جلون حنينًا    يمكن استعادته. في المقابل، نجد عند طه حسين حنينًا عقلانيًا 
مأزومًا مسكونًا بالأسئلة الكبرى حول الظلم والهوية والانتماء. هكذا، يصبح الحنين في النصوص الثلاثة  
ليس مجرد توق إلى الماضي، بل كتابة وجودية عن معنى أن تكون إنسانًا، عن محاولات الإمساك بالزمن 

ومة للعدم، وكحيلة صغيرة لمواجهة الفقد والغياب، وكصرخة في وجه  وهو ينفلت، عن الكتابة كفعل مقا
الصمت والزوال. هذه النصوص، على اختلاف لغتها ورؤيتها، تتقاطع في كونّا شهادات حية على 

هشاشة الذاكرة الإنسانية، وعلى أن العودة، مهما كانت محملة بالحب، هي دومًا عودة إلى أطلال، وأن  
أنه يعلمنا أن الماضي لا يعود، لكنه يظل يسكننا، كلما مشينا في طرقاتنا، أو وقفنا  أجمل ما في الحنين 

على عتبات بيوتنا، أو شممنا رائحة الفطير في صباح بارد، أو سمعنا صوتًا يذكرنا بمن رحلوا وتركوا ظلالهم  
 .في الذاكرة

ضي، بل هو فعلاً وجوديًا يعبر ومن ثم ؛ يتضح لنا أن الحنين ليس مجرد مسعى عاطفي لاستعادة الما     
عن حالة إنسانية مركبة مليئة بالتوترات بين الفقد، الذاكرة، والزمن. يقدّم كل من طايل وطه حسين وبن  

جلون حنينًا مشبعًا بالأسئلة الوجودية عن الهوية والذاكرة، وإن اختلفت طرق التعبير عنه. ففي حين  
ليومية، محاولًا استعادة الزمن الضائع عبر حاسة اللمس والشم  يعمد طايل إلى الغوص في تفاصيل الحياة ا

والسماع، يأتي طه حسين ليكتب طفولته بعين الفيلسوف، متأملًا العلاقة بين المعرفة والسلطة، بينما  
يكتب بن جلون طفولته من خلال عدسة الألم والتمييز الاجتماعي، فيطرح سؤال الهوية في مواجهة  

شف هذه النصوص عن فهم عميق للزمن والمكان باعتبارهّا ليسا مجرد خلفية المجتمع القاسي. تك
للأحداث، بل هّا عاملان رئيسيان يشكلان الذاكرة والوجود الإنساني ذاته. إن العودة إلى الطفولة في  

هذه الأعمال ليست مسعى للوصول إلى زمن مفقود، بل هي محاولة لاستحضار الماضي كمرآة يمكن من  
حص الحاضر والتفاعل معه. في هذا السياق، تصبح الكتابة عن الحنين والماضي أكثر من مجرد  خلالها ف

سرد تاريخي، بل هي تفاعل مع الزمان والمكان على مستوى روحي وفكري، ووسيلة لمقاومة النسيان.  
والزمان، وبين  وبهذا، يظل الحنين في الأدب أحد أبرز الوسائل التي يعبر بها الأدباء عن التوتر بين الذات 

 .الإنسان وما فقده، في محاولة دائمة لكتابة الذكريات قبل أن تذوب في الرياح



 
تبدو رواية "الوقوف على عتبات الأمس" لأحمد طايل وكأنّا لحظة توقف طويلة أمام مرآة الزمن، محاولة 

تتقاذفها رياح العولمة، وما يُمكن إنقاذه من فتات الهوية حين تفُرَض على  لفهم ما تبقى من الذاكرة حين 
الإنسان حداثة لا تأبه بجذوره. لا يتعامل طايل مع الماضي بوصفه أرشيفًا ساكنًا، بل بوصفه كائنًا حيًا،  

 يطُِلّ من شقوق الحاضر بعين متعبة، ويطُالب بالاعتراف والإنصاف. 
 

من داخل الجرح، لا من فوقه. يمضي بسرده لا ليُعيد تمجيد القيم القديمة في هذا العمل، يكتب طايل 
بكسل فكري، ولا ليرثي أطلالًا بكائية، بل ليُجرّدِ سؤال الهوية من عاطفيته الزائدة، ويعُيد طرحه بوصفه  

لذي يعُيد  سؤالًا وجوديًا: ماذا يتبقى من الإنسان حين يفرّط في ذاكرته؟ الرواية تقُاوم التغير الجارف ا
 تشكيل الوعي الفردي والجمعي، وتطرح الحنين لا كعاطفة، بل كآلية دفاع ضد المسخ.

 
يُُيد طايل في هذه الرواية لعبته القديمة: التوتر الهادئ. لا صخب في الأحداث، ولا انقلابات درامية  

من أعمال طايل  كما في كثير  – صارخة، بل مشاهد تتسلل برفق، وتحفر بعمق. البطل الذي لا يُسمّى 
ليس مجرد شخصية بل هو استعارة لذات جمعية، تبحث في الأزقة الضيقة لذاكرتها عن معنى في زمن  –



 فقد طقوسه. يتنقل بين الماضي والحاضر كمن يمشي على أطراف الذكرى، يخشى أن تطويه. 
 

ة في بساطتها وألمها. كل  اللغة تنبض بعذوبة لا تنزلق نحو التجميل الفارغ، بل تلتقط نبض الحياة اليومي
جملة تبدو كأنّا قيلت من قبل، لا لأنّا مكرورة، بل لأنّا صادقة بما يكفي لتصبح مألوفة، ومنقوشة في  

الوعي الجمعي. تتماهى اللغة مع الحالة النفسية للشخصيات، فتبطئ حين يتثاقل الزمن، وتتوتر حين  
 تتقاطع الأزمنة وتتداخل. 

 
ف حضاري واضح. ثمة موقف ناقد من العولمة، لا بوصفها خطراً خارجيًا فقط،  لا تُلو الرواية من موق

بل بوصفها خياراً تم قبوله بلا مساءلة. الرواية تسائل الاندماج القهري في ثقافة الاستهلاك، وتُشير إلى 
يمة ما يشبه "الانسلاخ الهادئ" من الذات، حين تصبح المرجعيات الثقافية مجرد ذكرى، والأغاني القد

 مجرد نغمة غريبة في زحمة الحداثة. 
 

في ختام الرواية، لا يمنحنا طايل إجابات سهلة، بل يتركنا على عتبة السؤال، تمامًا كما ترك بطله على 
عتبة الأمس، ينظر إلى الوراء لا ليعود، بل ليتذكر أنه لا حاضر بلا ذاكرة، ولا مستقبل بلا نسب. هذا 

اية عن الحنين، بل عن الحق في التذكر، وعن مقاومة النسيان في زمن  العمل، في جوهره، ليس فقط رو 
 بات فيه التقدم مرادفاً للقطيعة.

 
"الوقوف على عتبات الأمس" عمل يقف على تُوم الشعر والتاريخ، يستنطق الصمت، ويمنح الهامش  

 ل يتجدد.صوته المفقود، ويثُبت مرة أخرى أن السرد حين يُحسن الإصغاء للماضي، لا يشيخ، ب

 

 



 

 
ا عميقًا  

ً
احتلّت صور الماضى بنية السّرد المعاصر بما توثقّه من ذكرياتٍ تحمل فى طيّاتها شوقاً لذيذًا وألم

على ما مضى. ويبدو أنّ اندفاع الروائى لبثّ عاطفة الحنين إلى الماضى فى روايته؛ إيمانًا منه بمدى تأثيرها  
لاتهم. ومن هنا فإنّ الحنين إلى الماضى عبارة عن شعور له وظيفة  على الذّائقة العامّة للمتلقّين وانفعا

إيُابيّة؛ إذ يُحسّن الحالة المزاجيّة للمتلقّى؛ لانتمائه للماضى بما فيه من أحداث، وشخصيّات وأماكن؛ 
فالحالة المزاجيّة تتحسّن حينما نكون فى الأماكن التّ نحب، ومع الأشخاص الذين تربطنا بهم ذكريات  

 يّة، وأحداث لا نملّ من استرجاعها فى كلّ لقاءٍ يُمعنا بهم. حميم

 
 



وعليه أنّ الحنين إلى الماضى يعدّ آليّةً دفاعيّةً يستخدمها العقل لرفع المزاج وتحسين الحالة النفسيّة، خاصّة  
عندما تزخر بالملل والشعور بالوحدة، وعليه فإن الذكريات تسّاهم بشكلٍ فعّال فى مواجهة التحدّيّات  

 الحاليّة. ولصد الاكتئاب والشعور بالحزن والألم.

 
 

لكلّ إنسان ذكريات سارةّ وأخرى مؤلمة تربطه بالماضى؛ فكثيراً ما يسترجعها الكاتب بخياله،  بالطبع 
ويتمنّى لو أنّّا تعاد؛ كى يستمتع باللّحظات الجميلة التّ جمعته بمن تربطه بهم علاقة حميميّة، أو أن  

بها وعليه فقد تبيّن أنّ  يتصرّف بشكلٍ أفضل ماّ فعل فى الأحداث المؤلمة واللّحظات الصّعبة التّ مرّ 
الدّافع الحقيقىّ وراء هذا الحنين هو تألّم الشّخصيّة وشعورها بالتّوترّ والغربة جراّء ماضٍ مفرح مفعّم 

 بالذكّريات الحميميّة. وحاضر سيء لا يلُبّى رغباته؛ لذا فهو ساخطٌ عليه، متبرمٌّ منه. 

هى رواية سيرة ذكريات الكاتب، واسترجاع  رواية الوقوف على عتبات الأمس، للروائى أحمد طايل، 
رسائله المخبّأة من أرشيف ماضيه. فام بسردها بتوظيف تقنيّات سرديةّ خاصّة تتعلّق بالشّخصيّة 
الرئيسية. مثل: المونولوج الدّاخلى، والصّراع مع الزّمان والمكان، مع انتقاء الشّخصيّات التّ تعمّق 

مكنة التّ تتعلّق بحميميّة الذكّريات: بيت العائلة الأول ومن خلال الإحساس بالغربة ذاتيا. واختيار الأ
تصويره حالات: الفَقْد، والحرمان، والحنين والشوق التّ تصيبه وأثارت فى النفوس مشاعر مُتلطة ما بين 

 .السعادة والألم والشجون والحزن وأحيانا الندم

 

 

ود لمشاهدة أيامى الماضية منذ بدايات حياتى.  ثلاث ليال متتالية واجد نفسى أثناء نومى اليقظ أع)
كنت أتُيل أنّا سوف تكون ليوم أو يوم آخر، ولكنها تكررت لمرة ثالثة، ومن هنا اندفع القلق ينتابنى  



وتساؤلات تحتل رأسى هل هو نوع من الحنين للماضى أم دعوة لمن ذهبوا من الأحبة وغادروا حياتى لا  
هذه الرؤى وكأننى أشاهد عرضا سينمائيا ولكنى أخذت قرارا أراه كان لا  لحق بهم؟، والغريب أنى أشاهد 

 .(...بد أن يتخذ من سنوات طويلة أن أذهب إلى قريتّ التّ غادرتها منذ عقدين من الزمن

 

 

هى حنين إلى الأشخاص الذين فقدهم الكاتب، القرية، أيام الطفولة البريئة، إلى أصدقاء الزمن الجميل،  
الاجتماعية القوية، إلى بساطة الحياة، وإلى التفاصيل الصغيرة التّ طوتها دفاتر الأيام. ومن   إلى العلاقات 

جهة أخرى قد تكون انعكاسا للخوف من سرعة مرور الأيام والأحداث، أو رغبة فى العودة إلى هذه 
 .الأزمان والأماكن

 

 

فى الغالب يشعر الفرد بالأمان النفسى والراحة والاطمئنان بالعيش فى الماضى الذى يألف أحداثه  
وأشخاصه، بينما قد يشعر بالخوف أو التوجس من المستقبل لعل التغيرات فى هذا العصر والذى نجم 

 .عنها ظاهرة الاغتراب النفسى وصعوبة التكيف. فيصبح الانسحاب من الحاضر أسلوب حياة

 



 

اختار الكاتب فى روايته أن يحكى سيرته الماضوية وقصص الآخرين وفوق ذلك نراه يتعمَّق بالتفاصيل التّ  
تثير الانتباه، إنَّه ببحث عن الوتر الأكثر حساسية ليلعب عليه بكلماته، الإحساس بالغربة، الانعزال، 

 :الرغبة بتحقيق الذات من جديد

 

 

حوارى وأزقة بلدتنا أود أن أتأمل التغيرات وأتأمل الناس لأرى مدى  مكن ننطلق الآن إلى الشوارع و )
إصابتهم بعدوى التغير ثم لنذهب إلى بيوت الأهل أعود معهم للأعوام التّ عشتها بينهم وأيضا التّ غبت 
فيها عنهم وهو ما حدث كل بيت ندخله، الترحاب. الحرارة الحميمية نتذكر بعض الأمس من حكايات 

 .(...جدادالآباء والأ

 

 

تتوالى الحكاياتُ فى الرواية على لسان رشدى تحكى على معطيات الواقع المتشظِّى التّ عبرَّ عنها السرد 
من خلال وجوده الحضرى فى المدينة، ثمَّ الغوص عميقاً فى العقل الباطن حيث منطقة اللاشعور التّ 

ة عن رؤ  يةٍ الحياة العصرية والتّ تتخطَّى الواقع القائم تنطوى على الكثير من الإشارات والدِّلالات المعبرِّ
 وتؤسِّس للممكن الآتى 

 

 



لذلك فقد كان الكاتب حريص على التعامل مع الجانب الإنسانى للقصص من دون أن تؤثرِّ التفاصيل  
 السلبية على التسامى الشعورى الذى بودُّ الكاتب طرحها فى روايته 

 

 

بدير دفة الاهتمام تلك القضايا التّ واجهت ردَّات فعل مُتلفة  يسعى الكاتب فى روايته كذلك إلى أن 
م مازالوا محمَّلين بعاداتهم وتقاليدهم، بدينهم، بلغتهم، فكانت فكرة   عند أهالى القرية، ولا سيَّما أنَّّ

 .الاندماج يسيرة معهم. لذا استطاع رشدى واستطاعوا تجاوز العقبات التّ تعيق الاندماج

 

 

أنى أفكر لكم وبكم وأنا معكم لأنى منكم، قد يكون لى شأن ميز لديكم بفضلكم أنتم تعرفون جميعا )
على ولكنى أولا وأخيرا واحد منكم ولكم من هنا أفكر من فترات طويلة أن لابد لنا من الاستقرار  

 .(...والسكينة بدلا من حياة التنقل والترحال، كل فترة بمكان نتعرض للعديد من الصعاب المعيشة

 

 

ولعلَّ الكاتب استخدم عتبة الأمس فى عنوان الرواية لتصبح دلالة العنوان بوصفه عتبةً نصيَّةً كونّا تمسح  
الغبار عن تلك الصّور الحميميّة القديمة، وتسترجع شريط الذكريات الجميلة أو المؤلمة له، وتعيد بناء  

 .الماضى بالكيفيّة التّ ارتآها 

 

 



فى التكريس الكبير لثيمة الحنين للقرية، ففى  -الرحلة إلى الماضى  -طارومن هنا تبدو أهّية القصة الإ
القصة الإطار نجد الذات الساردة تكتب عن ذكريات مَرَّ عليها زمن بعيد وتنفض نفسها على الورق  

الوطن الذى يتسرب إلى كل ذرة من كيانه، وظّف  -وتقُلِّب ذكرياته عليه. ولذا نجد حرارة الحب للقرية
المونولوج الدّاخلىّ الذى يعتمد على التّفكير الطويل المباشر؛ ليكون هدفه الحقيقىّ استحضار  الكاتب

تدفّق غير منقطع من الأفكار التّ تمرّ عبر كيان شخصيّاته فى تداعى الذكّريات من خلال المونولوج 
 كلّ الأصوات.الداخلى؛ ماّ يدفع المتلقّى لأن يُكثّف تركيزه فى الصّوت الوحيد الذى يستدعى  

 
صلى الله   –بسم الله الوهاب الرزاق وبالصلاة على سيد الخلق والمرسلين سيدنا ونبينا محمد بن عبد الله)

اجعل تجمعنا تجمعا للخير والعمل الصالح اللهم أبعد عنا أى وساوس وأى ريح خبيثة..   -عليه وسلم
 .(...لأرض الطيبة أقسم بالله إنى ما أحسست من لحظة وضع قدمى الأولى على هذه ا

 

 



وببدو رشدى صادقا ومُلصا لعالمه الصوفى، فهو الصائم المصلى حافظ الأذكار والأدعية ليل نّار حتّ  
فى أشدّ منعطفات رحلاته من قسوة. فى فصول الرواية يواصل الكاتب سرده الروائى عن عالمه بتفاصيلها،  

ة، لكنها تبقى  فيقدم لنا حكاية طويلة، شيقة، فى سردها ولغتها، يستعرض حيوات شخصيات عديد
أسيرة ذلك العالم العائلى الطيب من علاقات وأمان وسلم اجتماعى نفتقده ولقد تسلّل ذلك الشّعور 

 للقارئ من خلال البنية الفنـّيّة للحكى

 

 

ربما يكون التّضارب النّفسىّ الذى تعيشه الشّخصيّة جراّء إحساسها بالقلق الدّائم الذّى يسرى فى متن 
تيرته مع إيقاع الزّمن، وتفاوت الأحداث ما بين ماضٍ ى بالذكّريات، وحاضرٍ معاش،  السّرد، واشتدّت و 

ومستقبلٍ مبهم، ويبدو أنّ هاجس التّوتر من الزَّمن سمةٌ بارزةٌ فى إبداع أدباء العصر، بل ويبقى عالقًا فى  
لهذا كلّه فإنّ الصراع مع    أذهانّم طيلة عمليّة الإبداع، ومردّ ذلك هو التّطوّر السّريع الذى تشهده الفترة؛ 

 .الزّمن له دورٌ فعّالٌ ومباشرٌ فى سير الأحداث، وتصوير الشّخصيّة وعوالمها؛ ورصد اضّطراباتها 

 

 

لك الحق أنت تعرف أن القرية غالبية أبنائها ملتحق بالتعليم الأزهرى وكل بيت به من يحفظ القرآن )
لكن بالسنوات الأخيرة وجدت مجموعة تدعو للتشدد الكريم ويُوده ولكن دون تطرف، هذه سمة قريتنا و 

صارت تنهى وتمنع وتحرم وتأمر بما تراه من وجهة نظرها صائبا حتّ سنحت لهم الفرصة يهاجمون مظاهر  
 .المستجدات: التليفزيون، و...،...إلخ

 

 



ا للدهشةِ، بتوظيفِ  وهنا فقد خلق الروائىّ حركةً نفسيّةً مونولوجيّة، تعكسُ إحساسًا دلاليًّا عميقًا مُثيرً 
الصّورة المجسّمة أو المشخّصة للأشياء؛ ماّ يساهم فى شحن حكايته تشكّلات حسيَّة تنبض بالحركة، ومن 

هنا كان لا بدّ أن تكون علاقة بين الخيال المتمثّل بالاستعارة وحركيَّة الصّورة، ذلك لأنَّ التّصوير لون  
اعليّة وحركة؛ كونّا مزينّة بالأفعال التّ تشى باستمراريةّ استرجاع  وشكل، ومعنى وحركة، ماّ يمنح الصّورة ف

 الذكّريات وديمومة تأثيرها عليه

 

 

رواية »الوقوف على عتبة الأمس«تعجّ بالعديد من الموضوعات الاجتماعيّة والنّفسيّة؛ ورغم ذلك إلّا أنّ  
ولى، وإنّ المتأمّل للحكى يوقن الكاتب حاول أن يستفرد بموضوع »القرية« كموضوع نفسىّ بالدرجة الأ

أنهّ قد جنح إلى تقنيّة: التّراسل الحسّىّ المفعّمة بالحركة؛ قاصدًا مفاجأة المتلقّى وإبعاده عن توقّع الصّورة  
 التّقليديةّ المألوفة، الأمر الذى يغنى الصورة ويوسّع من آفاقها الجماليّة والتّأثيريةّ. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
الأمس” للأديب المصري أحمد طايل، عنوان يحمل في طياته   عنوان الرواية “الوقوف على عتبات 

دلالات نفسية واجتماعية وفكرية عميقة تتجاوز المعنى السطحي للكلمات، لتصل إلى تساؤلات في  
الهوية والانتماء، بل تسجيل موقف، هو موقف كاتب العمل، وانحيازه للهوية المصرية، بحركتها الحضارية  

رق نفسه في تقديس كل ما ينتمي إلى الماضي؛ وسنثبت استنتاجنا هذا من خلال  الديناميكية، دون ان يغ
تفكيك عنوان الرواية، باعتباره العتبة الأولى، والأهم، واستخراج دلالاته ، ومن ثم الانتقال إلى متن الرواية 

عندي،  صفحة من القطع المتوسط، في النسخة الإلكترونية المتوفرة  140التي امتدّت على أكثر من 
 .واستخراج الدلالات والإشارات التي تؤكد مضمون العنوان

 

 :تفكيك دلالات العنوان

 



الوقوف: يشير إلى حالة من التردد أو التأمل أو الترقب. البطل في الرواية ليس منغمسًا تمامًا في الماضي،  
بالحاضر. هذا الوقوف  ولكنه أيضًا ليس منفصلًا عنه. إنه يقف على أعتابه، يسترجع ذكرياته ويقارنّا 

 .يعكس حالة نفسية معقدة من الحنين والضياع والرغبة في استعادة الهوية 

 

عتبات: توحي بالحدود أو الفواصل بين مرحلتين أو عالمين. العتبة مكان انتقالي، يفصل بين مكانين، 
ؤلات والذكريات.  زمانين، أو حالتين مُتلفتين، ولكن، متلاصقتين أيضاً، وهو أيضًا مكان يثير التسا 

عتبات الأمس تمثل ذكريات الماضي، وتقاليده، وقيمه. الوقوف على هذه العتبات يعني استحضار 
 .الماضي ومواجهته

 

الأمس: يرمز إلى الماضي بكل ما يحمله من ذكريات، وأشخاص، وأحداث. الأمس ليس مجرد فترة زمنية،  
 .اية، الأمس هو القرية بكل تفاصيلها البسيطة والحميمةولكنه أيضًا مُزن للهوية والتراث والقيم. في الرو 

 

 :الدلالات المستخرجة من العنوان

 

الحنين والذاكرة: العنوان يعكس بقوة موضوع الحنين إلى الماضي واستعادة الذكريات. البطل يقف على 
 .عتبات الأمس يسترجع أيامه الخوالي ويحن إلى بساطة وجمال الحياة في القرية 

 

لهوية: العنوان يوحي بصراع الهوية الذي يعيشه البطل، بين هويته القديمة المتجذرة في القرية، وهويته  صراع ا
 .الحديثة التي تشكلت في المدينة. إنه يقف على عتبة هذا الصراع، يحاول التوفيق بين العالمين



 

التغير والتطور: العنوان يحمل في طياته فكرة التغير والتطور الذي يشهده المجتمع. الوقوف على عتبات 
 .الأمس يعني أيضًا مواجهة التغيرات التي طرأت على القرية ومحاولة فهم تأثيرها على الهوية والقيم

 

طل. إنه يتأمل في الماضي،  التأمل والتساؤل: العنوان يعكس حالة التأمل والتساؤل التي يمر بها الب
 .ويتساءل عن الحاضر والمستقبل، ويحاول إيُاد معنى لوجوده في هذا العالم المتغير

 

باختصار، عنوان الرواية “الوقوف على عتبات الأمس” هو عنوان مكثف ومعبر، يحمل في طياته العديد  
يلخص رحلة البطل النفسية والروحية،   من الدلالات والمواضيع الرئيسية التي تتناولها الرواية. إنه عنوان

 .ويعكس صراع الهوية والحنين إلى الماضي في وجه التغيرات الحديثة

 

 نظام العلامات

 

السيميولوجيا، كما طوّرها فرديناند دي سوسير، تركز على العلاقة بين الدال )الصيغة اللغوية( والمدلول 
مات لاستكشاف مواضيع مثل الهوية، الذاكرة، والتغيير  )المفهوم أو الفكرة(. في الرواية، تُستخدم العلا

 .الاجتماعي

 

 مقدمة 

 



رواية “الوقوف على عتبات الأمس” هي عملٌ سرديٌّ يُمع بين الذكريات الشخصية والانتماء الجمعي،  
مع التركيز على الصراع بين التراث والحداثة في سياق مصري ريفي. يتمحور التحليل السيميولوجي حول 

العلامات )الكلمات، الشخصيات، الأحداث، الرموز( وكيفية تكوينها للمعنى، مستخدمًا  دراسة
 .الاقتباسات من النص لتوضيح كل جانب

 

 :بنية الثنائيات الضدية .١

 

 .الثنائيات المعارضة هي زوج من المفاهيم المتناقضة تساعد في ترتيب المعنى في النص

 

 :ثنائية الماضي والحاضر 

 

الثنائية مجرد الحنين، لتصبح صراعًا بين الأصالة والمعاصرة. الماضي يمثل القيم الريفية الأصيلة،   تتجاوز هذه
بينما الحاضر يُسد تأثيرات العولمة والتغيرات الاجتماعية. العودة إلى القرية ليست مجرد رحلة نوستالجية،  

رع بين هويته القديمة والواقع  بل هي محاولة لإعادة اكتشاف الذات في مواجهة التغيرات. البطل يصا
 .الجديد

لنقرأ هذا الاقتباس الذي يوضح التحول المادي الملموس الذي يراه البطل: “هذا الطريق الذي كنت أسير 
به ذهابًا وعودة لسنوات طويلة، كان مجرد حقول على الجانبين، الآن لا وجود لأي نوع من الزراعات”، 

ين إلى الماضي كحنين إلى قيم اجتماعية وإنسانية: “أحلم بعودة الريف  والاقتباس التالي يعمّق فكرة الحن
 .”إلى ريفيته، إلى عفويته، إلى تراحمه، إلى المشاركة بالأحزان قبل الأفراح



من ناحيةٍ أخرى فإنّ توقّع المجتمع لعودة البطل دلالةٌ ذكيّةٌ على قوة الذاكرة الجمعية والانتماء الدائمة، ما  
لاستمرارية: “كنا ننتظر هذا اليوم من سنوات وكنا جميعًا على ثقة أنك عائد عائد  يشكل علامة ل

 .( 4فالأيام لا تمحو ما فعلت حتّ إن بعدت لعقود حزنًا على تغييرات حدثت ما كنت تتوقعها” )ص. 

 

 :ثنائية المدينة والقرية

 

الاجتماعية، والقيم. المدينة تمثل   لا تقتصر الثنائية على المكان، بل تمتد لتشمل نمط الحياة، والعلاقات 
الفردية والتحرر، بينما القرية تمثل الجماعية والترابط الأسري. البطل، المثقف العائد من المدينة، يحمل في 

داخله صراعًا بين هذين العالمين، ويعي المفارقة بين رفاهية الحياة في المدينة، ودفء الحياة في القرية:  
رقى الأماكن ومدى الرفاهية التي أعيشها إلا أن أجمل لحظاتي هي ذهابي  “على الرغم من سكناي بأ 

للموعد الشهري الذي نلتقي به جميعا كإخوة”؛ والاقتباس التالي يلخص انتماء البطل العاطفي للقرية: ” 
 ”…باختصار كلما قارنت بين القرية والمدينة، أحن إلى خبز أمي. هذا أنا

 

 :ثنائية الحياة والموت 

 

الموت ليس نّاية، بل هو جزء من دورة الحياة في القرية. وخير ما يمثل هذه الفكرة في الرواية هي زيارة  
المقابر التي تذكّر البطل بالروابط العائلية والاجتماعية التي تتجاوز الموت. فالمقبرة تصبح مكانًا للتواصل  

استمرارية الهوية. “مررت بيدي على الجدران وكأنني أطلب منهم مع الماضي والأجداد، وتأكيدًا على 
السلام عليّ، وجدت نفسي لا إرادياًّ أجثو على قدمي، أرفع يديّ أقرأ الفاتحة بصوت عال بعض الشىء  

 ولساني يلهج بالدعوات”، وهل هناك علاقة روحية آكثر من الحديث بين الأحياء والأموات؟ 



 

 :ات والعلاقات تحليل سيميائية الشخصي .2

 

 :البطل )رشدي(

 

يمثل المثقف الحائر بين الماضي والحاضر، والباحث عن الهوية في زمن التغير. تطوره النفسي خلال الرواية  
مهم، حيث يبدأ برحلة نوستالجية وينتهي بمشروع لإحياء قريته. * “عدت؛ لأن هذه قريتي وهؤلاء أهلي، 

 .”ست موظفا، أنا صاحب شركات لها اسمهالم أبحث عن شغل فراغ كما قلت؛ لأني ل

 

 :أهل القرية

 

يمثلون مجتمعًا متماسكًا يحافظ على قيمه وتقاليده، ولكنهم أيضًا يواجهون تحديات التحديث. هناك  
تنوع في الشخصيات )الشيوخ، الشباب، المتعلمون( ما يثري صورة المجتمع… “قريتنا تثير غيرة القرى  

 .”هشك إن صرحت به من أساتذة الجامعة في كل مجالات العلمالمجاورة بها عدد قد يد

 

 :العلاقات الأسرية

 



تلعب دوراً محوريًا في الرواية، حيث تمثل الأسرة مصدر الدعم والانتماء للبطل. علاقة البطل بأبيه المتوفى  
 .صيلة لا تموت دلالة على استمرار مجتمع الرواية يتوارث القيم على تعاقب الزمن، بمعنى آخر: القيم الأ

 

 :تحليل سيميائية المواضيع والرموز .3

 

 :الحنين إلى الماضي

 

 .يتجاوز كونه شعوراً شخصيًا ليصبح قوة دافعة للتغيير الإيُابي في الحاضر

الماضي يقدم حلولًا أو قيمًا يمكن الاستفادة منها في مواجهة تحديات الحاضر… “أحلم بعودة الريف  
 .”، إلى تراحمه، إلى المشاركة بالأحزان قبل الأفراحإلى ريفيته، إلى عفويته

 

 :التغير الاجتماعي

 

يتم استكشافه من خلال مظاهر مادية )تغير شكل البيوت والزراعة( وقيمية )تغير العلاقات الاجتماعية  
والأخلاق(. الرواية تقدم رؤية نقدية للتحديث السطحي الذي يركز على المظاهر ويتجاهل 

عض الفلاحين تغيرت بعض أمورهم، الكثير منهم بالحقول صار يرتدي البنطلون، وبين  الجوهر…”حتّ ب
أيديهم أجهزة المحمول على تنوع ماركاته، حتّ الفتيات تغير تام حدث لهن، ثياب على أحدث 

الموضات، ورأيت شابات يحتضنَّ أيادي الشباب، ذهب الخجل العفوي الذي كان مصاحبًا لهن، فقد 



ا على مسافات متباعدة عن الشباب، حقًّا العولمة تزحف سريعًا”. “نحن نأخذ من أيِّ كن يسرن دومً 
 .”متغير القشرة الخارجية لا يهمنا المحتوى

 

 :الرموز والعلامات  .4

 

 .البيت: يرمز إلى الهوية والجذور والانتماء، وهو مكان استعادة الذكريات والقيم الأصيلة *

الحقول والزرع: ترمز إلى الخصوبة والعطاء والارتباط بالأصل، وهي مصدر فخر واعتزاز لأهل القرية؛  *
 .لكنها تتقلص مع الزحف العمراني، ما يعكس فقدان جزء من الهوية

 .المنحني: يرمز إلى استمرارية الحياة وتجددها، والارتباط العميق بين الإنسان والطبيعةالجذع الشجري  *

إرث الأب: رمز للثروة الحقيقية، ليست مادية، بل مبنية على الروابط الإنسانية والإيثار. هذا يضع   *
 ..معياراً أخلاقيًا يسعى البطل لتحقيقه، ما يعكس علامة للقيم الثقافية

 

 :لسرد وزمن الروايةبنية ا .5

 

 .بنية السرد واستخدام الزمن في الرواية لهما أهّية كبيرة في التحليل السيميولوجي

 

 :الوصف الغني *

 



اعتمد السرد على الوصف المفصّل للمشاهد والشخصيات والأحداث، ما خلق جوًا واقعيًا وحيويًا.  
 .ز الثنائيات الضدية والمواضيع الرئيسيةالوصف ليس مجرد تزيين بلاغي أو بياني، بل هو أداة لإبرا

 

 :تعدد الأصوات  *

 

لم تقتصر الرواية على صوت البطل، بل تضمنت أصواتًا أخرى من أهل القرية، ما يثري السرد ويقدّم 
 .وجهات نظر مُتلفة. هذا التعدد الصوتي يساعد في رسم صورة شاملة للمجتمع الريفي

 

 تكسير الزمن الخطي  *

 

د بين الماضي والحاضر، ما يعكس رحلة البطل الداخلية. هذا الهيكل غير الخطي يدل على  يتنقل السر 
تفاعل الذاكرة مع الواقع، مشيراً إلى أن الماضي ليس مجرد خلفية، بل قوة نشطة تشكل الحاضر، ما  

 .يشكل علامة لتداخل الزمن

 

 :الزمن الدوري *

 

ن إلى نمط دوري، حيث أن الذهاب والعودة جزء من دورة حياة  عودة البطل إلى القرية وقراره البقاء يشيرا
 .أكبر



هذه الدورية تعزز موضوع الاستمرارية وطبيعة الروابط الثقافية والعائلية الدائمة، ما يعكس علامة  
 .للاستدامة

 

 :التركيز على الذاكرة *

 

يعتمد السرد، في الرواية، وبشكلٍ كبيٍر، على الذاكرة واسترجاع الماضي، ما يخلق بنية زمنية غير خطية؛  
 .والذكريات ليست مجرد استطرادات، بل هي جزءٌ أساسيٌّ من بناء المعنى وتطوّر الشخصيات 

 

 .اقتباس: الأحلام التي تدفع عودة البطل هي أداة رئيسية لدمج الماضي بالحاضر

ا الهيكل غير الخطي يدل على تفاعل الذاكرة مع الواقع، مشيراً إلى أن الماضي ليس مجرد خلفية، بل  هذ
 .قوة نشطة تشكل الحاضر، ما يشكل علامة لتداخل الزمن

 

 :الخلاصة

 

رواية “الوقوف على عتبات الأمس”، للأديب المصري أحمد طايل، هي عمل أدبي غني بالدلالات  
جية المعقدة. من خلال تحليل الثنائيات الضدية، والشخصيات، والمواضيع، والرموز،  والعلامات السيميولو 

وبنية السرد، نرى أن الرواية تتجاوز مجرد الحنين إلى الماضي لتقديم رؤية عميقة للتغير الاجتماعي وصراع 
القيم الإنسانية في   الهوية في المجتمعات الريفية. إنّا دعوة للتوازن بين الأصالة والمعاصرة، وللحفاظ على

 .وجه التحديات الحديثة



 

 منذر فالح الغزالي

 

 ٥/٢٠٢٥/ ٣بون/ ألمانيا الاتحادية في 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 الزمن المترسب في الذاكرة: قراءة نقدية في سرديات العودة في نص              



 "الوقوف على عتبات الأمس" لأحمد طايل                 

 د. أحمد كرماني عبد الحميد 

يأخذنا نص "الوقوف على عتبات الأمس" لأحمد طايل في رحلة سردية مدهشة، تمثل مزيجًا من الحنين والألم والبوح       

الشخصي، حيث تتحرك الذاكرة مثل جدول مائي يتدفق عبر تضاريس الزمن، حاملة معها رواسب المشاعر والأماكن 

القارئ أنه أمام نص يتجاوز كونه حكاية عن رجل عاد إلى  والوجوه التي تشكلت على ضفافها. منذ الصفحة الأولى، يدرك 

قريته بعد غياب طويل، ليتحول إلى مرآة عاكسة لهشاشة الإنسان أمام الزمن، ولحالة الاغتراب التي يعيشها كل من اقتلعته 

ق، حيث تسُتعاد الحياة من جذوره وألقت به في دوامات الغياب. السرد هنا ليس مجرد بوح عابر، بل هو فعل استحضار قل

الذكريات وكأنها طقوس تعميد للروح الممزقة بين ماضٍ لم يعد، وحاضر فقد ملامحه. في هذا الإطار، لا يبدو العنوان 

"الوقوف على عتبات الأمس" محض استعارة بلاغية، بل هو مفتاح تأويلي للنص بأسره، حيث تصبح العتبة رمزًا للتماهي 

 ، بين الذكرى والواقع، بين البقاء والغياب. بين ما كان وما لم يعد ممكنًا

 

لغة السرد التي يستخدمها أحمد طايل لغة محملة بالشجن والتفاصيل الحسية الدقيقة، لغة تتسلل إلى ثنايا المشهد بأبعاده     

ام، الحكاية الفردية  البصرية والسمعية واللمسية والذوقية، لتخلق نصًا هو أقرب إلى فسيفساء وجدانية يتداخل فيها الخاص والع

والحكايات الجماعية، مشاعر الوحدة والحنين، وصور الطفولة التي تسكن الجدران والطرقات. في لحظة استرجاع، يقول  

السارد: "أجد نفسي أقفز وكأنني بعمر العشرين برغم أني أحمل على كاهلي أكثر من ستين عامًا من العمر، أخذت أرتدي  

عودت واعتادها أهل قريتي، بدلة كاملة بكرافت وحذاء مناسب شديد اللمعان". هنا، نلمس التوتر ملابسي على عجل، ومثلما ت

بين الجسد الذي أثقله العمر والروح التي تحاول استعادة فتوتها، وكأن السارد يحاول مقاومة الزمن عبر ارتداء طقوسه  

لق ليطغى عليه: "شرد ذهني للحظات، نزعت نظارتي، فركت  القديمة، إلا أن هذه المقاومة تظل شكلية، إذ سرعان ما يعود الق

عيني، ضغطت على جبيني بأصبعي، تساءلت، وماذا بعد؟ وهل؟ وهل؟ وألف هل؟". هذا التساؤل الوجودي الذي يتكرر 

بصيغ متعددة في النص يكشف عن حالة من التشظي النفسي، وعن إدراك مرير بأن العودة لا تعني استعادة ما فقد، بل 

 واجهة قاسية مع أثر الفقد، ومع المساحات الفارغة التي خلفها الزمن.م

 

التفاصيل التي يسردها النص لا تأتي عشوائية، بل تشكل بنية متماسكة تسعى إلى الإمساك بالزمن المتسرب، سواء عبر     

التي كانت تشكل الذاكرة الجمعية   استحضار الطقوس اليومية القديمة أو وصف الأمكنة التي تغيرت أو سرد الحكايات الشعبية

للقرية. في أحد المقاطع المؤثرة، يقول السارد وهو يصف مشهد المقابر: "شعرت بنداء قوي يأخذني إلى أخذ هذا الطريق،  

كلما اقتربت من المقابر أجد اضطرابًا داخليًا يمسك بتلابيبي، سؤال وأكثر يلف ويدور داخلي: كم من الأقارب والأصدقاء  

هل، كم منهم غادر دون معرفتي؟ عرق غزير يكسو وجهي، ارتعاشات تنتاب أطرافي". هذه الصورة المركبة، حيث والأ

يتقاطع البعد المكاني )المقابر( مع البعد النفسي )الاضطراب والخوف(، تمنح النص كثافة دلالية تجعل من الأمكنة شخصيات  

 إلى شاهد على الزمن، والجدار إلى كتف يسند دموع العودة.حية تتنفس وتتذكر وتبكي مثل البشر، فيتحول الحجر 

 

الحوارات في النص، سواء بين السارد وأبناء عمومته أو مع أهالي القرية، لا تعُطى وظيفة تواصلية سطحية فقط، بل      

سنوات طويلة، تتفجر تتحول إلى مرآة للفجوات الزمنية والقيمية بين الأجيال. حين يلتقي السارد بابن عمه عبد الله بعد 

المشاعر الدفينة: "مد ذراعه واحتوى كتفي، قال: كنا ننتظر هذا اليوم من سنوات، وكنا جميعًا على ثقة أنك عائد، عائد، فالأيام 

لا تمحو ما فعلت حتى إن بعدت لعقود حزنًا على تغييرات حدثت ما كنت تتوقعها". هذه الجملة البسيطة تختصر جوهر النص:  

رة، رغم كل شيء، لا تمُحى، وأن ثمة خيطًا خفيًا يربط الإنسان بأهله وأرضه، حتى وإن توارت الملامح وتبدلت  أن الذاك

الأسماء. ومع ذلك، فإن السارد يعترف بمرارة: "أنا فعلًا آسف، بجد آسف، لا أتذكر، ولكن الملامح بيننا مشتركة، واحتضانك 



مفارقة موجعة: أن الحنين لا يكفي وحده لاستعادة الذاكرة، وأن التغيير لا  لي أخبرني عنك". هنا، يضع النص القارئ أمام

 يقتصر على الأمكنة بل يمتد إلى الوجوه والعلاقات والمشاعر. 

 

تتجلى في النص قدرة لافتة على تحويل التفاصيل الصغيرة إلى رموز كونية، إذ يصبح الفطير المشلتت مثلًا رمزًا للدفء       

م الريفي، وتتحول كومة القش على سطح المنزل إلى صورة مكثفة عن الطفولة والبراءة. في مشهد دال، يقول العائلي والكر

السارد: "كنت بحاجة ماسة للخلود لنفسي، تمنيت لو وجدت كومة القش التي كنت أتشقلب عليها وأنا صغير، وكثيرًا ما تباريت 

لة وبشكل سريع". هذه الصورة البسيطة تختزن إحساسًا عميقًا بالزمن مع أولاد أعمامي على من يستطيع الشقلبة لفترة طوي

الضائع، وتكشف عن الرغبة المستحيلة في استعادة ما كان. كذلك، نجد المشاهد المرتبطة بالأب تمثل ذروة العاطفة والبوح، 

مطلقًا بصدق، رغم غيابك عني   كما في المشهد الذي يقول فيه السارد: "أبي سامحني على غيابي عنك، رغم أنك لم تغب عني

من أكثر من نصف قرن، إلا أني أراك رفيقًا دائمًا حين صحوي وحين منامي، حين أكلي وشربي، كل أوقاتي". هذه المشاعر  

الكثيفة لا تأتي بوصفها مشاعر فردية معزولة، بل هي صدى لجراح جماعية تشترك فيها أجيال كاملة، ولعل هذا ما يجعل  

 طار السيرة الذاتية إلى مساحة أوسع هي سرديات الحنين الجمعي. النص يتجاوز إ

 

سواء في الكلمات أو الصور أو المشاهد، ليس تكرارًا لغويًا فارغًا، بل هو  التكرار الذي يعتمده السارد في بعض المقاطع،      

تقنية دلالية تعكس دوران الذاكرة حول نفسها، وعجزها عن الإمساك بالزمن الذي يتآكل. التكرار هنا يشبه نفسًا متقطعًا 

ه، لو نعود أطفالًا من جديد"، أو في لشخص يحاول اللحاق بظل لم يعد له وجود، كما في تكرار عبارات مثل: "آه، وآه، وآ

مثل قصة نزاهة   –استدعاء الأمكنة بأسمائها القديمة كطقس لإعادة تملكها رمزيًا. حتى الحكايات الشعبية التي يرويها النص 

  ليست مجرد حكايات مسلية، بل هي تمثيلات سردية لتاريخ القرية، ولما  –المنوفي، أو تفاصيل الزواج والخيانة والشرف 

تحمله الذاكرة الجمعية من قصص مختلطة بالخرافة والتأويل والرغبة في الفهم، وهي أيضًا شواهد على التبدل القيمي والزمن  

 الذي لا يرحم. 

 

يتأمل النص في أكثر من موضع فكرة التحولات الاجتماعية التي عصفت بالمجتمع القروي، سواء فيما يتعلق بعلاقات      

كل الحياة اليومية، أو حتى في شكل العمران والزراعة. يقول السارد في مشهد مؤثر: "يا الله! هذا الرجال والنساء، أو ش

الطريق الذي كنت أسير به ذهابًا وعودة لسنوات طويلة، كان مجرد حقول على الجانبين، الآن لا وجود لأي نوع من  

عصر العولمة، وللتبدلات الاقتصادية والاجتماعية التي  الزراعات". هذه الملاحظة العابرة تحمل بين طياتها نقدًا ضمنيًا ل

مزقت نسيج القرية التقليدية، وجعلت الفرد أكثر انعزالًا وأقل ارتباطًا بجذوره وأرضه. كذلك، فإن وصف الفتيات بملابسهن 

وتراجع القيم   الحديثة، والشباب وهم يحملون الهواتف المحمولة، ليس مجرد رصد بصري، بل هو تأمل في فقدان البراءة

 القديمة أمام زحف الاستهلاك والمظهرية. 

 

إن نص "الوقوف على عتبات الأمس" هو نص عن الإنسان والزمن والهوية، عن القرية بوصفها ذاكرة جمعية، وعن      

لا يلتئم،  العودة التي لا تعيد شيئاً إلا الوجع. هو نص يكتب الحنين لا كحالة رومانسية عابرة بل كجرح مفتوح، كفقدان 

وكحوار متقطع مع ماضٍ لا يمكن الإمساك به مهما امتد البصر. إنه نص ينتمي إلى تقاليد الكتابة التي ترى في التفاصيل 

مجازات كبرى عن الوجود الإنساني، وعن هشاشة هذا   –الأسماء، اللمسات، روائح الطعام، أصوات الخطوات  –الصغيرة 

د، في كل حوار، في كل ذكرى مستعادة، يصر النص على أن العودة إلى القرية ليست  الوجود أمام جرف الزمن. في كل مشه

استعادة للزمن، بل مواجهة لفقدانه، وأن الزمن ليس خطًا مستقيمًا، بل دوامة تعيدنا إلى البدايات فقط لنكتشف أننا لم نعد كما  

رتنا ليست القرية التي نقف على عتباتها الآن. النص بهذا  كنا، وأن الأمكنة أيضًا لم تعد هي، وأن القرية التي نحملها في ذاك



المعنى هو مرثية طويلة، قصيدة حب حزينة إلى زمن لن يعود، واعتراف صريح بأننا جميعًا، مهما بعدت بنا الطرق، نعيش 

 في ظل ماضٍ نحمله في داخلنا، ونسكنه كما يسكننا، حتى ونحن نمضي في اتجاهات لا تشبهه، ولا تشبهنا. 

الحنين بوصفه كتابة وجودية: مقارنة بين "الوقوف على عتبات الأمس" لأحمد طايل و"الأيام" لطه حسين و"العودة إلى  

 الطفولة" للطاهر بن جلون 

 

ينفتح نص "الوقوف على عتبات الأمس" لأحمد طايل على مساحة زمنية مشبعة بالحنين والبوح، حيث تصبح العودة إلى      

يل ليست مجرد حدث مكاني أو رحلة عابرة، بل طقسًا روحيًا تتماهى فيه الذاكرة مع الأرض، والوجوه القرية بعد غياب طو

مع الأصوات، والماضي مع الحاضر، في توليفة سردية قوامها استعادة الذات من خلال استعادة الأمكنة. هذه الكتابة التي  

ية في نصوص أدبية أخرى مثل "الأيام" لطه حسين و"العودة إلى  تنتمي إلى سرديات الحنين، تجد امتداداتها الجمالية والفكر

الطفولة" للطاهر بن جلون، حيث يصبح الحنين، في هذه الأعمال الثلاثة، ليس مجرد نزعة عاطفية تجاه الماضي، بل هو  

إذا كان أحمد طايل  سؤال وجودي عن الهوية، والزمن، والانتماء، وعن ما تبقى من الإنسان حين يعود إلى فضاءات الطفولة. 

في "الوقوف على عتبات الأمس" يستعيد طفولته وذكرياته في القرية المصرية عبر تفاصيل شديدة الحسية، فإن طه حسين في  

"الأيام" ينسج طفولته من خلال منظور عقلاني وتأملي، بينما يقدم الطاهر بن جلون في "العودة إلى الطفولة" طفولة مسكونة 

غتراب، فتتعدد زوايا النظر إلى الذاكرة، ويتباين أسلوب استحضار الماضي بين العاطفة الجياشة، والتحليل  بألم التمييز والا

 الفكري، والمرارة الساخرة. 

 

تتجلى في "الوقوف على عتبات الأمس" قدرة السارد على تحويل التفاصيل اليومية إلى شواهد وجودية، حيث يتبدى الفقد لا    

ا بل كحالة متجددة ترافق الإنسان في كل خطوة نحو الأمس. حين يقول السارد: "شعرت بنداء قوي بوصفه حدثاً عارضً 

يأخذني إلى أخذ هذا الطريق، كلما اقتربت من المقابر أجد اضطرابًا داخليًا يمسك بتلابيبي، سؤال وأكثر يلف ويدور داخلي:  

؟ عرق غزير يكسو وجهي، ارتعاشات تنتاب أطرافي"، فإن  كم من الأقارب والأصدقاء والأهل، كم منهم غادر دون معرفتي

هذه الصورة تلتقي في جوهرها مع مشهد طه حسين في "الأيام" حين يستعيد لحظات الطفولة الأولى في القرية، حيث يقول: 

الفرق بين  "كان الصبي يذهب إلى الكتاب في الصباح، فيسمع صوت الشيخ وهو يقرأ القرآن قراءة عذبة تثير الشجن"، لكن  

النصين أن طه حسين يستعيد الماضي بنظرة تأملية تحليلية، متفحصًا دور المعرفة والتعليم والدين في تشكيل وعيه، بينما أحمد 

طايل ينغمس في التفاصيل الحسية بحنين محض، حيث الريح، والغبار، ورائحة الطعام، وصوت الأب، كلها تتحول إلى  

ل بنية النص الحنينية. في "الأيام"، تتحول القرية إلى مكان للتأمل في العلاقة بين العلم  عناصر صوتية وشمية ولمسية تشك

والجهل، بين السلطة والمعرفة، بين الدين والطفولة، بينما في "الوقوف على عتبات الأمس"، تصبح القرية مسرحًا للحكايات 

لبيت، وكل شجرة في الحقل، وكل جدار في الطريق، هو الصغيرة التي تتشابك لتشكل نسيجًا شعوريًا، حيث كل زاوية من ا

 شاهد على زمن ولى، وحنين لا يخفت. 

 

أما في "العودة إلى الطفولة" للطاهر بن جلون، فإن الطفولة تستعاد من خلال عدسة الألم والتمييز، حيث تصبح العودة إلى  

مزيجًا من الدفء والألم، من القيم المتوارثة والقيود  الأمس مواجهة مع مجتمع قاسٍ لا يرحم، فتبدو القرية فضاءً غامضًا 

المفروضة. يقول بن جلون: "أعود إلى الطفولة لأنني لم أستطع أن أعيشها كاملة، كان الفقر والجوع والتمييز يجعلون من 

ارة، فيه شوق طفولتي نصفها ألم ونصفها حلم". هذه العبارة تكشف عن طبيعة الحنين عند بن جلون: هو حنين ممزوج بالمر

إلى لحظات الصفاء القليلة، لكنه حنين لا يخلو من نقد اجتماعي صارخ، حيث يصبح الماضي مرآة للخذلان والحرمان. في  

المقابل، نجد في "الوقوف على عتبات الأمس" حنينًا أكثر دفئاً، حتى وإن كان مشوبًا بالألم، فالأب في نص طايل مثلًا هو 

العليا، بينما الأب في سرد بن جلون غائب، والمجتمع قاسٍ، والطفل هو الحلقة الأضعف في سلسلة   رمز للأمان والحب والقيم

 من القيود الاجتماعية والتمييز الطبقي.



 

تتباين تقنيات السرد في النصوص الثلاثة بما يعكس اختلاف منظور كل كاتب تجاه الذاكرة. طه حسين يعتمد على اللغة       

ف الواضح، مستخدمًا ضمير الغائب أحيانًا والضمير المتكلم أحيانًا أخرى، ليخلق مسافة بين الذات الساردة  العقلانية والتوصي

والطفل الذي كانه، وكأنه يكتب سيرته من موقع الحكيم المتأمل في طفولة مضت، فيقول: "كان الصبي يجلس إلى جانب أمه  

يخفق بخوف من المستقبل الذي لا يعرفه". هذه اللغة التأملية تبتعد  في صمت، يسمع صوت الشيخ وهو يتلو القرآن، وكان قلبه 

عن الغنائية وتذهب نحو التحليل الفلسفي، في حين أن أحمد طايل في "الوقوف على عتبات الأمس" يستخدم ضمير المتكلم  

سف، لا أتذكر، ولكن  بإصرار، يغوص في التفاصيل الصغيرة دون مسافة تأملية واضحة، فيقول: "أنا فعلًا آسف، بجد آ 

الملامح بيننا مشتركة، واحتضانك لي أخبرني عنك"، في حين أن الطاهر بن جلون يختار ضمير المتكلم لكنه يدمج بين صوت 

الطفل وصوت الراوي البالغ، مما يخلق توترًا سرديًا بين البراءة والمعاناة، بين عالم الطفولة المغلق وعالم الكبار القاسي. في  

الات، يصبح الضمير السردي جزءًا من الرؤية الفكرية والجمالية لكل نص: طايل يغرق في الحميمية والبوح، طه  جميع الح

 حسين يميل إلى التحليل، وبن جلون يراوح بين السرد الاعترافي والنقد الاجتماعي.

 

ا، تتنفس وتبكي وتفرح، مكانًا للذاكرة فيما يتعلق بالمكان، تظهر القرية في "الوقوف على عتبات الأمس" بوصفها كائنًا حيً    

والحنين، يتحدث السارد عن البيت فيقول: "هذا البيت الذي كان يعج بالأصوات، صار صامتاً، حتى الجدران لم تعد هي،  

وحتى رائحة الطعام التي كانت تعبق في أركانه اختفت". هذا التشخيص المكثف للمكان ككائن حي يشبه ما يفعله الطاهر بن  

لون حين يقول عن القرية: "في هذا البيت تعلمت أن لا أحد يسمع الطفل حين يصرخ"، لكنه يختلف عن طه حسين الذي  ج

يرى القرية بوصفها فضاءً للمعرفة والسلطة في آن معًا، فيقول: "كان الشيخ يجلس في ركنه، كأنه قاضٍ، وكانت عصاه هي  

الطاعة". هنا نجد أن المكان في نص طايل مشبع بالعاطفة والذاكرة  القانون، وكل حركة منه كانت درسًا في السلطة و

 الجمعية، بينما هو عند طه حسين مساحة للتأمل في البنية الاجتماعية والمعرفية، وعند بن جلون مسرح للخذلان والمعاناة.

 

لحنين: عند طايل هو حنين دافئ،  يتقاطع النصوص الثلاثة في الثيمة الكبرى وهي الحنين، لكنها تتباين في صياغة هذا ا    

مشوب بالألم، لكنه مفعم بالتفاصيل الحسية التي تمنح النص عمقه الوجودي، كما في قوله: "كنت بحاجة ماسة للخلود لنفسي، 

تمنيت لو وجدت كومة القش التي كنت أتشقلب عليها وأنا صغير"، في حين أن الحنين عند طه حسين هو استعادة للعالم  

عين الفيلسوف، حيث يتحول الحنين إلى أداة لفهم المجتمع والعلاقة بين الأجيال، أما عند بن جلون فهو حنين جريح،  الطفولي ب

لا يخلو من الغضب، حنين يعيد طرح الأسئلة عن العدالة والمساواة والحق في الحب والاحتفاء بالحياة. ومع ذلك، فإن  

لة ليست استعادة بريئة، بل هي مواجهة مع الوجع، مع الفقد، مع ما ضاع ولن  المشترك بينهم جميعًا هو أن العودة إلى الطفو

 يعود، مع إدراك أن الزمن لا يمكن استعادته بل فقط كتابته، وأن هذه الكتابة هي وحدها القادرة على مقاومة النسيان.

 

تميزه، فهو لا يسعى إلى التنظير  في ضوء هذه المقارنة، يبدو أن نص "الوقوف على عتبات الأمس" يحمل نكهة خاصة     

أو التحليل بقدر ما يسعى إلى التقاط اللحظة الهاربة، إلى الإمساك بالزمن عبر الصور الحسية، إلى إعادة بناء الماضي في  

صورة لوحات نابضة بالحياة، حتى وإن كانت هذه اللوحات مغمسة بالحزن. هو نص يكتب الحنين كحالة حسية، حيث الطعام،  

 ائحة، والصوت، والملمس، يصبحون جميعًا وسائل لاستعادة ما لا          والر

يمكن استعادته. في المقابل، نجد عند طه حسين حنينًا عقلانيًا تأمليًا، وعند الطاهر بن جلون حنينًا مأزومًا مسكونًا بالأسئلة  

ثة ليس مجرد توق إلى الماضي، بل كتابة الكبرى حول الظلم والهوية والانتماء. هكذا، يصبح الحنين في النصوص الثلا

وجودية عن معنى أن تكون إنسانًا، عن محاولات الإمساك بالزمن وهو ينفلت، عن الكتابة كفعل مقاومة للعدم، وكحيلة صغيرة  

لمواجهة الفقد والغياب، وكصرخة في وجه الصمت والزوال. هذه النصوص، على اختلاف لغتها ورؤيتها، تتقاطع في كونها  



شهادات حية على هشاشة الذاكرة الإنسانية، وعلى أن العودة، مهما كانت محملة بالحب، هي دومًا عودة إلى أطلال، وأن  

أجمل ما في الحنين أنه يعلمنا أن الماضي لا يعود، لكنه يظل يسكننا، كلما مشينا في طرقاتنا، أو وقفنا على عتبات بيوتنا، أو  

 د، أو سمعنا صوتاً يذكرنا بمن رحلوا وتركوا ظلالهم في الذاكرة.شممنا رائحة الفطير في صباح بار

ومن ثم ؛ يتضح لنا أن الحنين ليس مجرد مسعى عاطفي لاستعادة الماضي، بل هو فعلاً وجوديًا يعبر عن حالة إنسانية     

حنينًا مشبعًا بالأسئلة الوجودية  مركبة مليئة بالتوترات بين الفقد، الذاكرة، والزمن. يقدّم كل من طايل وطه حسين وبن جلون 

عن الهوية والذاكرة، وإن اختلفت طرق التعبير عنه. ففي حين يعمد طايل إلى الغوص في تفاصيل الحياة اليومية، محاولًا  

استعادة الزمن الضائع عبر حاسة اللمس والشم والسماع، يأتي طه حسين ليكتب طفولته بعين الفيلسوف، متأملًا العلاقة بين 

معرفة والسلطة، بينما يكتب بن جلون طفولته من خلال عدسة الألم والتمييز الاجتماعي، فيطرح سؤال الهوية في مواجهة  ال

المجتمع القاسي. تكشف هذه النصوص عن فهم عميق للزمن والمكان باعتبارهما ليسا مجرد خلفية للأحداث، بل هما عاملان  

ذاته. إن العودة إلى الطفولة في هذه الأعمال ليست مسعى للوصول إلى زمن  رئيسيان يشكلان الذاكرة والوجود الإنساني 

مفقود، بل هي محاولة لاستحضار الماضي كمرآة يمكن من خلالها فحص الحاضر والتفاعل معه. في هذا السياق، تصبح  

ستوى روحي وفكري، الكتابة عن الحنين والماضي أكثر من مجرد سرد تاريخي، بل هي تفاعل مع الزمان والمكان على م

ووسيلة لمقاومة النسيان. وبهذا، يظل الحنين في الأدب أحد أبرز الوسائل التي يعبر بها الأدباء عن التوتر بين الذات والزمان،  

 وبين الإنسان وما فقده، في محاولة دائمة لكتابة الذكريات قبل أن تذوب في الرياح.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 قراءة في رواية "الوقوف على عتبات الأمس" 

 للأديب: أ./ أحمد طايل

 

تتشكل ملامح وقسمات هذا العمل بطابعها السرد التأملي والذاتي المنطلق نحو الغير في أطر  

والتخطي الدلالي لمواجيد الآخر من خلال الذات، حيث يركز على استحضار الذاكرة  التمحور  

وتفكيك مفاهيم القيمة الحقيقية، كالثراء المعنوي، في مقابل العوارض المؤقته أو الزائلة، كالمال  

والنفوذ والسلطة، بحيث تسيطر على النص جمالية الحنين والوجد ومحاولات استعادة الزمن  

 ماضي ولو بصفة مرآة للحاضر أو إشراق للمستقبل. الجميل ال

ويمكن تلمس محاور هذه القص الروائي من خلال الصور الجمالية في القص الروائي،  

الروائية، والدلالات الانفتاحية ودوائر المعاني في الحكي القصصي، ومن   والأساليب البلاغية

 ذلك:

 (: Aesthetic imagery in narrative fictionأولا: الصور الجمالية في القص الروائي ) •

يرسم الكاتب صورا متحركة ومشهدية شاخصة من خلال التعبيرات، مستعملا بمهارة  

والقصصي في الرواية، بداية من العنْونة في عنوان الرواية، بحيث تعتمد  تقنيات الفن الحكيي  

الجماليات في هذا العمل على الصور الذهنية المستمدة من الذاكرة والخبرة الحياتية، مع خلق  

تضاد بين المادي والمعنوي، فيبدو هذا منسحبا ومنسجما على طول العناوين، وكذلك على متون  

يدعم دمج القارئ في أحداث العمل، بل قد يصل أحيانا إلى جعل القارئ أن السرد والحوار، مما  

 يتمثل نفسه أحد الأشخاص الفاعلين، أو هو الشخص المراقب ف الرواية. ومن ذلك: 

   العنوان "الوقوف على عتبات الأمس":  (1

هو في ذاته صورة بلاغية مبتكرة، حيث إن العتبات تشُير إلى البدايات، والمداخل والحد  

الفاصل، بينما الأمس كناية عن الزمن الماضي والذكريات، وبما تضفيه من حنين وجداني  

مشوق، والوقوف عليها، بما يعني التأمل الواعي بين الماضي والحاضر واشترافات المستقل 

القلق، وكأن الكاتب يحاول دخول الماضي مجدداً أو استحضار روحه لمعايشة الحاضر أو  

 ل. محاولة ولوج المستق

 



 صور: الثراء الإبهاري وجمالية التفاضل:  (2

 (dazzling richness and the aesthetics of differentiation :) 

ر الثروة بغير المال والسلطة، بل بـالقيمة من   فصورة مثل الميراث المعنوي، والتي تصُوَّ

 حيث "الأغلى والأثمن:. 

ة  السماح النفسي للغير  وكذلك التصوير الحسي، حيث يتجسيد هذا الثراء في صور

"العطاء بلا حدود" و "محبة الناس"، مما يحوّل المشاعر والأحاسيس والقيم إلى أصول معيشة  

 متحركة ومحركة للمواجيد والأحداث، فهي رأسمال حقيقي يضاهي المال ولربما أكثر قيمة. 

 

 صور النستولوجيا: الحنين للماضي واسترجاعات الزمن الجميلة:  (3

(Nostalgia for the past and beautiful memories of bygone days:) 

لا شك أن الزمن الماضي له عبق خاص في مكنون الإنسان، وبخاصة تلك الذكريات  

الجميلة، أو الأشخاص المحببين، ويحرك الكاتب تلك المواجيد الغائرة في الوجدان بصورة  

هد سينيمائي متحرك، ويجري به تشبيه الذاكرة  متحركة وبتفاصيل متقنه بحيث تبدو وكأنها مش

بمشهد متحرك مرئي حي، له صوت وألوان، مثل قوله: "أشاهد هذه الرؤى وكأنني أشاهد 

عرضا سينمائيا"، هذه الصورة البصرية ليس مجرد سرد كلامي، بل تضفي في الذهن الواعي  

شريكاً في المشاهدة استدعاءات الماضي وصفة الحيوية والوضوح النابض، وتجعل القارئ 

 وصناعة الحدث والإحساس الوجداني. 

وكذلك رسم المعاني المعنوية من خلال الإحاءات المادية الدالة، كما في صورة "بكارة  

الريف"التي لم تكن مجرد عبارة في الإهجاء، ولكنها ترسم للقارئ خارطته في إلهامميات  

رواية، ففيها الإشارة إلى قيم القرية وأنها ما الكاتب، وتوجهه نحو الخط الوجداني والقيمي في ال

زالت "تحمل بكارة الريف" التي هي كناية عن الصفاء والنقاء والبراءة التي لم تفُسدها المدنية،  

 وهي رمز لذلك الماضي الجميل الذي يسعى الكاتب لاستعادته ومعايشته. 

 



 (: Narrative rhetorical techniquesثانيا: الأساليب البلاغية الروائية )  •

ذخر النص الروائي بعدة أساليب، بحيث نوع الكاتب فيها ليتمكن من رسم جمالياته حتى  

يهيمن على ذهين المتلقي ومخيلته في ولوج الرواية، ولعل من أبرزها أسلوبا التوكيد بالمفاضلة،  

 والاستفهامي التأملي. ومن ذلك:

 (:The style of emphasis and comparisonأ. أسلوب التوكيد والمفاضلة )

(: وهو أسلوب بلاغي يفيد في  Negation and affirmationأسلوب النفي والتوكيد )  (1

فتح الدلالة في المعنى المطلق، وإحكام المعنى الضيق على الصورة المصاحبة، مثل  

تصديره في مقطع "ميراث": حيث يستخدم أسلوب النفي المؤكد، في قوله: "لم يورثني  

طة"، ثم يؤكد بعبارة رديفة بقوله: "ورثني الأغلى والأثمن"، ثم يردف  أبي مالا وسل

توكيدا معنويا لفظيا لإعلاء القيمة الخطابية بـقوله "وهذا يقينا هو الثراء الحقيقي"، هذا  

 الأسلوب البلاغي العميق يعزز الرسالة المركزية للعمل حول القيم المعنوية، لا المادية. 

 

 (: The reflective interrogative styleتأملي )الأسلوب الاستفهامي ال (2

يميل الكاتب إلى تقنيات الاستفهام بأنواعه المتعددة، مما يدخله في حوار ذهني مع المتلقي،  

وأحيانا يكون الاستفهام مزدوجا للدلالة على القلق والاستمرار في التساؤل الأهم أو الوجودي،  

عوة لمن ذهبوا من الأحبة وغادروا حياتي لألحق  مثل: "هل هو نوع من الحنين للماضي، أم د

 بهم؟". 

وهذا الاستفهام ليس لطلب إجابة، بل لتنظيم الوعي الداخلي من الكاتب للمتلقي، ويشرك  

القارئ في عملية التأمل في دوافع الرجوع للماضي، والحنين أو القلق مما هو قادم، أو من  

 الموت المادي أو المعنوي.

 

 (: The rhetorical style of semantic brevityجاز الدلالي )أسلوب بلاغة الإي (3

ويعتمد الكاتب على جمل قصيرة ومكثفة، مثل حوارياته، ومنها: "نحن إخوة، وما حدث،  

لنداء الله، أي والله، أنا ما تعودت على السير بهذا الطريق، على الإطلاق، ولكنها  كان إستجابة 

إرادة الله، نشكر الله على هذا، وعلى سلامتك" حيث نلحظ بساطة الجمل وقصرها، وهو ما  

 يسمى بالإيجاز البليغ، الذي يزيد من قوة الأثر اللفظي والمعنوي للعبارة. 

 دوائر المعاني في الحكي القصصي: ثالثا: الدلالات الانفتاحية و •

(Open-ended connotations and circles of meaning in narrative storytelling :) 



تتداخل الدلالات فتنفتح أحيانا وتنغلق أحيانا، حسب مقتضى القص الروائي، وقد أحسن  

وأحاسيسها كأنه    الكاتب في استعمال تلك التقية ببراعة تجذب القارئ وتدخله في أحداث الرواية

 واحد من بين تلك الأحداث أو الأشخاص. ومن ذلك:

 قواله:  -

موجوعًا بالذكريات الأبوية أخذت أتجول بشوارع وحواري قريتي أزيد  "خرجت دافئاً  

من مساحات التذكر والذكريات، الكل يسارع لتحيتي، من هم من جيلي أو من أجيال سابقة أو  

 لاحقة". 

هذا التوازي في العبارات والإيجاز في وصف الوجد الأبوي،ما يمنح الذكريات وقواعد  

مسك بمواجيدها الآتية من ونحو الماضي، وتكمن في التصوير  حاكمة للحياة وتطلعاتها والت 

الدافئ الذي يحدد مصدر القيمة الأخلاقية للأحداث، كما يمثل العهد والوفاء لمن منحوه الأساس  

 الذي يقف عليه والدافع والسند والتأمل نحو ما وراء للأمام.

 

 قوله:  -

قد أحدث فعله بكل شيء، قررت أن   "رياح التغير والعولمة والعالم الذى صار قرية صغيرة، 

أجعل قدماى تقودنى حسبما تشاء، سوف أسير بعفوية دون أى ترتيب لن أحدد أى وجهه ابدأ  

بها، لن أرافق أحدا أحاول أن أستعيد معرفتى بالشوارع والبيوت والبشر، خرجت كان الوقت  

ية أشبه بسور يحدد  صباحا يقترب من الظهيرة، دخلت شارع دائر الناحية شارع يلف كل القر

 أبعادها وخريطتها". 

يستعمل الكاتب هنا فنيات التقابل أو الطباق ما بين العفوية والترتيب، والعالم والعولمة،  

الصباح والظهيرة، ثم هو قلق بن تلك الرياح المطلقة، وذلك السور الحديدي وتلك الحدود التي  

العطاء، وما هو الباقي، مما يرفع القيمة  هي القيود، فما يين الزائل وصحبة الناس وإمكانيات 

المعنوية لمعرفة الطريق، الهداية الهوية الذات، ويمثل هذا المقطع قلب العمل الفكري وفكرته  

 الأساسية، فليست مجرد الحنين إلى الماضي، بل هو الحنين والبحث عن الهوية. 

 

 قوله:   -

دنا على العمل بالحقول،لا اكثر،  "كانت هذه الليالى وسيلة لتغيير شكل الدنيا ، نحن تعو 

..... بعض من يعمل كموظفين، وكانوا يعددون بهذا الوقت قليلا يعد على أصابع اليدين بالأكثر،  

ولكن رغم التعب والعناء تجد الضحكات شريكة بكل شيء، إن مررت على حقل تجدهم يغنون،  



يخبزون واللهيب يلفح  ان رأيتهم عائدين من العمل يجرون مواشيهم وراءهم يغنون، وهم 

وحوههم يغنون، الغناء عنوان كل حياتهم، هذا كله قل كثيرا، زادت الهموم وزادت المسئوليات،  

 ورغم ذلك الكل هنا لديه كثير من الرضى والقناعة، وهما كافيان لتوافر البركة داخل البيوت، 

وجهت   الكل يسمع بإنصات تام مشمولا بالدهشة، بعض لحظات صمت إعترت الجميع، 

 حديثها إلى رشدى الذى كان جالسا محتضنا أحفادة بمزيد من الحنان ..." 

في هذا المقطع دلالات الاستعارة الزمنية، حيث يصبح الزمن هو تلك الليالي متتالية، يشير  

بها لما قبلها من ليالي الموالد وما يحدث فيها من أشياء جميلة ومحببة، وكذلك لأشياء قبيحة  

النفوس أ الفئات المنحرفة، التي هي ليس من الشيوخ ليست مما يدل أو يشير  يستغلها ضعاف 

على الماضي، بينما يظهر استخدام عبارة "الانصات / الضم الحاني للأحفاد" وهو صور  

بلاغية فريدة تشير إلى حالة ذهنية بين الحلم والواقع، وهي حالة التأمل العميق أو الشفافية 

وجيله المتمسك بالقيم وهو الحضن وهو النجاة وهو الحاضر الذي الروحية، وأهمية الماضي 

 ينبغي أن نعيش من خلاله، وهو البوابة للمستقل وهو الهوية الجميلة التائهة في الواقع المرير. 

وتكمن لفتة جمالية في تصوير الماضي على أنه قوة مُلحة لا يمكن تجاهلها، ولا تجاهل  

 وتكرار الرؤى هو ما يحرك السرد من مجرد الحنين. حنانها وحضنها الحامي والواقي،  

 

 إن هذه الرواية الأكثر إبداعا في مواجيد البحث عن الهوية، وتعلق الإنسان بها. 

 ***** 

 أ.د./ محمد أحمد شحاتة 

 أستاذ ورئيس قسم الشريعة بكلية الحقوق جامعة فاروس 

 عضو اتحاد كتاب مصر –شاعر وناقد 

 عضو مجمع اللغة العربية بمكة المكرمة 

 

 

 

 



 

 

هي عمل أدبي للكاتب المصري أحمد طايل، نشُرت طبعتها     واية )متتالية حياة(ر

عن دار فصحى للنشر والتوزيع، وتحتوي   2024الثانية في الأول من ديسمبر عام 

ه تحديات الحياة بعد غياب  صفحة. تتناول الرواية قصة امرأة تواج  234على 

زوجها، حيث تصارع قسوة القدر وتواجه صراعات مع عائلة زوجها، مع حنينها  

إلى ماضٍ جميل. يبرز الكاتب من خلال هذه الرواية قوة الأنثى وقدرتها على  

الصمود رغم الألم، مستعرضًا ذكريات حزينة وآمال باهتة. تسلط الرواية الضوء  

مجتمع العربي من جوانب عقائدية، ثقافية، اجتماعية وسياسية،  على واقع الحياة في ال 

مع التركيز على تطور الذات الشرقية العربية على مدار العقود الماضية. الرؤية  

العامة متتالية حياة” هي رواية تنتمي إلى السرد الواقعي الاجتماعي، تسرد حكاية 

قسوة الحياة في ظل امرأة تواجه صدمات متوالية بعد غياب زوجها، وتصارع 

مجتمع تحكمه التقاليد والتوازنات العائلية. العنوان نفسه “متتالية حياة” يوحي ببنية  

سردية تعتمد على التتابع، وكأن الحياة مجموعة من المشاهد المتراصة التي تكوّن في  

ل إلى  مجملها هوية الإنسان. البنية السردية اعتمد أحمد طايل أسلوباً سردياً تقليدياً يمي

الانسياب الزمني، لكنه لم يغفل عن توظيف الاسترجاع )الفلاش باك( بوصفه وسيلة  

لإضاءة لحظات ماضية تلقي بظلالها على الحاضر. شخصيات الرواية مرسومة  

بدقة، خاصة البطلة، التي تبدو أقرب إلى صورة “المرأة النموذجية المكافحة”، وهو  

نا محمّل بلمسة وجدانية خاصة، جعلتها تنتمي  نمط مألوف في الأدب الواقعي، لكنه ه

إلى القارئ لا إلى النمط فقط .. اللغة والأسلوب جاءت اللغة سلسة قريبة من لغة  

الحياة اليومية، ولكنها لم تخلُ من جمالية تعبيرية في بعض المشاهد، خصوصًا عند  

ة، بل حافظ على  استحضار الذكريات أو استبطان الألم. الكاتب لم يقع في فخ التقريري

مساحة شعورية تجعل القارئ يتماهى مع البطلة، دون أن يشعر أنه يلُقَّن دروسًا  

أخلاقية أو شعارات مباشرة. الموضوع والمعالجة الرواية تطرح موضوعات 

متعددة: فقدان الزوج، قسوة المجتمع، صراع المرأة مع التقاليد، الحنين للماضي،  



طراب. هذه القضايا ليست جديدة، لكنها في “متتالية  والبحث عن الذات في زمن الاض

حياة” قدُمت من خلال منظور حميمي يركز على الداخل النفسي لا الخارجي فقط. 

ثمة توجه واضح نحو تفكيك النظرة المجتمعية للمرأة من خلال جعل القارئ يعايش 

ة، دون إغراق  ألمها لا يسمعه فقط. الرمز والدلالة استخدم طايل الرمز بطريقة خفيف

في التجريد. فقد كانت “الحياة” بحد ذاتها رمزًا متحولًا بين الأمل واليأس، بين  

البدايات والنهايات، وكأنها خيط متواصل من التجارب المتشابكة التي لا تفُهم إلا في  

ضوء بعضها البعض، وهو ما يبرر عنوان الرواية الذي يحمل في ذاته طبيعة  

اة” ليست فقط سرداً لحكاية امرأة، بل هي مرآة لمجتمع بأسره،  تراكمية. “متتالية حي

حيث الأنثى ليست ضحية قدر، بل صانعة مصير في مواجهة مجتمع عنيد. الرواية  

تمثل خطوة جادة في الأدب الاجتماعي المصري، وهي تحمل بصمة مؤلف واعٍ  

ة في مواجهة بتفاصيل الواقع ومشاعر الناس. رواية تستكشف هشاشة الروح الإنساني

قسوة الواقع، من خلال قصة امرأة فقدت زوجها وواجهت عالماً يمتلئ بالتقاليد  

والخذلان، يرسم أحمد طايل ملامح أنثى تكافح من أجل البقاء والكرامة، بلغة شفافة 

وأسلوب حميمي، ينسج الكاتب سرداً واقعياً نابضًا، يجعل القارئ شريكًا في الألم  

 .واية عن الصبر، والمواجهة، واستعادة الذات في عالم لا يرحموالأمل معاً. إنها ر



 

 
 التراث الثقافي والمعتقد الديني

تسلط هذه الرواية الضوء على واقع الحياة داخل الواقع العربي عقائديا وثقافيا واجتماعيا وسياسيا مع  
بية على مدار عقود خلت، وعلى المجتمع الحديث الذي يتركب من التركيز على تطور الأنا الشرقية العر 

 .فسيفساء تتألف من فئات متعدد ومجموعات إثنية وعرقية مُتلفة

 .ان الحديث عن الرواية يفرض تعريفها تعريفا يميزها عن القصة والقصة القصيرة او القصة القصيرة جدا

د جوابا بعد بسبب تطورها الدائم. فبعض الدارسين ان كان ميخائل باختين يرى أن تعريف الرواية لم يُ
 .في هذا الشأن لهم راي اجر وهذه بعض التعاريف المتداولة



إن رواية كلية وشاملة وموضوعية أو ذاتية، تستعير معمارها من بنية المجتمع وتفسح مكان التعايش   -1-
ارضة جدا في مجتمع يتوافق ويتنافى  فيه لأنواع الأساليب، كما يتضمن المجتمع الجماعات والطبقات المتع

 فيه المعتقد مع التقاليد 

 

هي جنس أدبي يشترك مع الأسطورة والحكاية في سرد أحدات معينة تمثل الواقع وتعكس مواقف  -2-
 .إنسانية

هي أوسع من القصة في أحداثها وشخصياتها، عدا انّا تشغل حيزا أكبر وزمن اطول، وتتعدد  -3-
 واية العاطفية والفلسفية والنفسية والاجتماعية والتاريخية، إلى غير ذلك من المواضيعمضامينها، منها الر 

 

ان رواية متتالية حياة تجبر القارئ التوقف عند عدد من الظواهر والتفاعل مع الصور انطلاقا من السؤال 
ي المتحكمة أم التالي: فيما فكر الروائي أحمد طايل وكيف ركب الأحداث والوقائع، وهل كانت سلطته ه

 سلطة الواقع المعاش في صعيد مصر لمجتمع يعيش عدة متناقضات؟

إذا كان من حق الروائي المبدع التأثر والتأثير. فكذلك من حق القارئ او الناقد أن تكون له قراءة تفكك 
 .رموز ودلالات الرواية، بمعنى حرية القراءة

ربما هذا ما اعتمد عليه الروائي في الربط بين العقيدة )القدر، المصير، الرضا، الحمد والشكر( وواقع الحياة  
 ...سعادة، الوعود، الإهانة، الكرم، إلى غير ذلك من ألم وحزن، ال

هذه القراءة لم تهتم بأدبية النص، بل الغاية منها كانت هي الاصغاء والحوار مع ملفوظات الروائي بصورة  
تجريدية حين يتكلم عن الجلاد والضحية وباسم الجاني والمجني عليه. وليس بلغة من يصدر أحكام. وهل 

ستطاع خلخلة فكر المتلقي لمواجهة بعض اشكال سلطة التقاليد والعادات المسيطرة الروائي تجاوز ذاته وا
 .على بعض الطبقات في المجتمعات العربية والاسلامية



 يبدأ يومه على سجادة الصلاة وينهي يومه أيضا على سجادة الصلاة -أ 

 إن البشر أماكن مغلقة ولكل منها مفتاحه  -ب 

لتحليل النفسية المجتمعية المضطربة في العالم العربي. فبعد قراءة مقصد اعتمدت على هاتين الاشارتين 
 الراوي أحمد طايل.. في تسمية متتالية حياة 

فالمتتالية هي صيغة لفعل تتالى، وتؤدي إلى مجموعة أحداث تتزايد أو تتناقص على التتالي بمقدار ثابت  
 ذات معنى غني بالتصورات المتكتم او المسكوت عنها 

 من الرواية مقاطع

أنت يا امرأة تعرفين جيدا أننا قبلنا بوجودك بيننا رغما عنا. بعدما جاء بك مجاهد اخي بعد غياب  " -
اعوام لا نعرف اين كان ولا ماذا فعل وعمل.. جاء بك تحملين على يدك ابنا.. وحاملا.. لا نعرف لك  

 "أصلا ولا فصلا ولا أهلا

هو أن تتزوجي أحدنا.. وتعيشي لتربية أولادك.. وتنسى إنك   الأمر الأول وهذا أيضا كرها عنا.." -
 "..تزوجت مجاهد

إنه حوار موضوعي حقيقي اعتمده الروائي. ولم يستخدم مقولات جاهزة للفهم كما لم يتناقض مع  
الحكي التي تكون فيه البداية والنهاية معروفة سلفا. لم يطمس هوية الشخصية، بل يعطي الحوار قوة  

فهمنا الأشياء كما هي في مجتمع الصعيد المصري. فيتحول النص إلى مجرد وسيط موضوعي  توصيل ما ل
 .يحمل رسائل المؤلف إلى القارئ

 مقاطع من الرواية

كيف أتزوج وأنا على ذمة رجل حتّ لولا نعرف عنه شيء.. حي أو ميت.. كيف.. هذا ليس من  " -
رة اخرى.. ياريت تتقى ربنا وتعرف الدين والشرع..  شرع الله.. ثم، حتّ لو إنني لست زوجة.. لن اتزوج م



اتقوا الله في لحمكم وفى عرضكم.. اتقوا الله في غيبة اخوكم الغائب طول عمره من اجلكم.. تغرب لسداد 
رهنية أرضكم.. تغرب ليبني بيتا لم نسكنه.. عشت بينكم ولم أطلب يوما شيء.. لا آكل، ولا شرب، 

صنف من صنوف الحياة.... اشتغلت كل شيء رغم. حقي وحق أولادي  ولا علاج، ولا ملابس ولا أي
 " وحق زوجي

 

ما بقي امامك الا الأمر الآخر.. هو أن تذهبي حالا لحال سبيلك وتنسى تماما أنك عرفتي هذه " -
البلدة.. وعرفتينا.. تنسى كل شيء.. تُرجي حالا انت وأولادك بلا عودة.. وبلا عودة لأي مكان  

 ".قسما بالله ان لمحتك يوما بمكان لتكون نّاية حياتك بالصعيد.. و 

نه يضعنا وجها لوجه أمام الحقيقة في كل صورة على حدة، ويتجاوز ظاهر الصورة إلى باطنها. وهذا  
يتطلب الحفر والتفكيك، بحثا عن المتعدد من معاني الصورة. لذلك نجد تجسيد العلاقة والسلطوية  

 .أنه متدين يحمل معاني الإنسانية والأخلاق الدينيةومصادرة الحقوق في وسط يعتقد 

 مقاطع من الرواية

أسمع يا مجاهد يا أبني.. الكلام الذي سوف أقوله لك تعدني بعدم معرفة أحد به إلا بعد وفاتي.. أنا  " -
اعرف كل واحد منكم جيدا.. أرى أنك الوحيد الذى يحمل قلبا نقيا طاهرا لا يهدف باستغلال أو  

 "طمع

 

يعود من جلسته اليومية.. يذهب على الفور إلى الحمام.. يأخذ دشا دافئا يُدد به نشاطه.. أعتاد   " -
أن يأخذ وقتا طويلا.. يخرج مرتديا البرنس على اللحم.. يغلق باب الغرفة جيدا.. يقف أمام المرآة..  

رغم عدم خروجه عن  يتعرى.. يتأمل جسده والتغييرات التي تحدث به كل يوم.. ازدادت سمنته قليلا.. 
 ".برنامجه الغذائي.. بعضا من التجاعيد.. زادت مساحتها.. ازداد احتلال الشعر الابيض لغالبية رأسه



 "هذا محمد مجاهد.. تذكروا اسم هذا المصري.. قريبا سوف يكون على قمة العلم" -

بالخيام.. سلوكياتهم كلها   عرب متخلفين، حفاه.. عراه.. يرتدون الأسمال لا يعرفون المدنية.. يعيشون" -
 ".بدائية عشوائية... لا يعرفون إلا العنف. هم ليسوا ادميين.... رعاع

في مجتمع لم يتحرر من قيود الا منطق تبقى صورة التراث هي الرابط بالمعتقد الديني فتجعل منه القداسة 
رث دون وعي، رغم أن هذا  أكثر من النص الديني في غالب الأحيان. إنّا طريقة محاكاة التقليد كما و 

التقليد أعمى، يرى بعين الحقيقة على أنه مدنس تقف وراءه أفكار وثقافة غير مصفاة تتعالى على 
 .الحقيقة

الرواية ليس موضوعا لفكرة محددة واضحة، بل مجموعة من الأفكار مفتوحة على دلالات متعددة، تترك 
ر تحكي مفارقة المتكلم ولواقعه في عالم العزلة حيث لا أحد  إنتاج المعنى للقارء والمتلقي، إنّا متعددة الصو 

إلا هو ومن ثم تنتقل إلى ما يمكن أن يوصف بالسقوط في عالم الواقع فيحكي صراع المتكلم مع واقع  
 .جديد

 

 (مقاطع من الرواية)

فن هنا تجد قمة شديدة العلو وأخاديد شديدة العمق حكوماتهم ومسئوليهم يُيدون فن المكياج " -
التلون وكيف لا وهم اساتذة في فن الزيف، لديهم إدارات متخصصة في تحليل المجتمعات والبلدان 

يعكفون دون ملل أو كلل مهما امتد الوقت، يدرسون تكوينات الهوية لكل دولة حتّ يمتلكون الطريقة 
ات بل آلاف العناوين  والوسيلة لأن يخترقوا الشعوب بحرفيه شديدة ويمتلكوا زمامها وهذه تندرج تحتها مئ

الفرعية، زمام اقتصادي، ثقافي ، سلوكي ، استهلاكي تقديم أنماط مبهرة من الإغراء الحياتي الذى يُعل 
 .انسياب اللعاب يسيل

 اكتفى بهز رأسه موافقا كلام أبيه، الوقت وقت صلاة العشاء دخلوا المسجد" -



تعال صلى أعرف أنّا ربما صلاتك الأولى، ويارب تكون بداية هداية الله لك، يارب يتقبل منك  " -
وأشار السائق أن يذهب معه وتعريفه الوضوء، أخذوا أماكنهم بين المصلين كلما ركع أو سجد يبكي  

 بصوت مسموع بكاء الخشوع بكاء الشوق، آثار دهشة من يُاورونه انتهت الصلاة، جلس زائغ 

 .هذا المسجد أول عمل لك بالقرية مفهوم هذا حق الله وحق قريتنا علينا" -

 

إنه نص المواجهة والصراع مع عالم الواقع. ليس نص مصمم. لا داخل له ولا خارج، بل ان أحدات  
الرواية اسئلة من روائي وسائل عليم بحال مجتمعه. أي أنه يعلم أن هناك في العالم العربي والمصري على 

وص شخصيات غايتها تأسيس سلوك انساني واعي تعمل على ترسيخ ثقافة المسؤولية وتحويل الخص
 .العلاقة من الخاص الى الكلي، ومن التراث الغير المنقح الى الحداثة المتوازنة

 إذا الحكي يقِوم على دعامتين اساسيتين وهّا 

 

 قصة ما واقعية او خيالية تضم أحدات متعددة -

 ء بدقة الطريقة التي تحكى بها الرواية ان يعين والأشيا -

إن الحاكي احمد طايل قام بسرد الوقائع وتقديم الشخصيات ووصف الأمكنة بدقة جيدة وقام في اغلب 
مراحل الحكي بوظيفة تفسيرية لما يحدث لشخصيات الرواية مسلطا الضوء على اسبابها فتواصل مع  

محايد يصف ما يرى ويسمع لا يقدم اي تفسير للأحداث  القارئ لشده وجدبه الى قراءة الرواية انه سارد
 تاركا الاشخاص والافكار والامكنة تتحدث عن نفسها. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 
 داري  وفاء : بقلم   ، جدًا” بعيدة  “أيام رواية في للوجود كجوهر الذاكرة



تعُتبر رواية “أيام بعيدة جداً” للروائي المصري أحمد طايل الصادرة عن دار النشر سمير منصور للنشر  

جع الانتظار، وبين استعادة الماضي كقوة  . عملًا يزاوج بين حنين الذاكرة وو2025والتوزيع في غزة عام 

مؤسسة للهوية الفردية والجماعية. تتحرك الرواية في فضاء يتقاطع فيه الزمن الشخصي مع الزمن التاريخي، 

فتغدو الذاكرة ليست مجرد استرجاعٍ للماضي، بل فعل مقاومة ضد النسيان. من هذا المنطلق، يمكن قراءتها ضمن  

المعاصرة التي تنفتح على الفلسفة والأسئلة الوجودية حول المعنى والزمن والهوية والفقد  تيار الرواية التأملية

والانتظار. إنها رواية تنُصت إلى صوت الذاكرة بوصفه أعمق من الحدث، وأبقى من التاريخ، وتعيد عبر سردها 

 .وبين الحنين والكينونةالبطيء والمتأمل رسم ملامح العلاقة بين الإنسان وزمنه، بين الغياب والحضور، 

 

 العنوان والغلاف 

 

يشكلان معًا مفتاح القراءة: وجه الشيخ المبتسم الدافئ، وجندي يحمل سلاحه متهللًا، يعكسان جدلية الحياة  

والموت، الذاكرة والنسيان، الحرب كجرح والقرية كذاكرة للخلود. العنوان ذاته يفُصح عن مركز الثيمة: الزمن 

يمُحى من الوجدان، بل يتجسد ككيان حي داخل النفس، أبدأ من حيث انتهت الرواية كما يقول  البعيد الذي لا 

 .”الكاتب على الغلاف الخلفي: “الذكريات هي التي تفرض نفسها، نحن شعوب تحكمها الذاكرة

 الثيمات الرئيسية واحداث الرواية

 

اج السيد، شيخ القرية، ينتظر عودة ابنه الرواية تتكئ على محور مركزي هو ثيمة الانتظار والذاكرة. الح

، لتتحول القرية كلها إلى مرآة للزمن المعلق بين الفقد والرجاء. تتمحور  1967المفقود” توفيق” في حرب 

الرواية حول مفهوم الغياب بوصفه حضورًا مؤجلًا، حيث لا يموت الابن في الوعي الجمعي للأسرة، بل يتحول  

لى أن تأتي المفاجأة الكبرى بعودته بعد أكثر من عقدين في مشهد يكسر منطق الزمن إلى رمزٍ للصبر والهوية، إ

 .الواقعي ويؤسس لتراجيديا الوعي الإنساني 

وفي مقابل الانتظار الفردي، ترسم الرواية الذاكرة الجمعية المصرية والعربية وهي تواجه صدمة النكسة؛  

فحسب، بل جرحًا نفسيًا وسياسيًا ترك أثره العميق في   لم تكن حدثاً عسكرياً 1967فـحرب حزيران/يونيو  

الوجدان العربي بعد أن احتلت إسرائيل: سيناء وقطاع غزة من مصر،والضفة الغربية من الأردن،وهضبة  

الجولان من سوريا، ودمّرت جانبًا كبيرًا من سلاح الجو المصري، لتبُقي في الذاكرة العربية إحساسًا مريرًا 

ضياع. في هذا المناخ، يلتقط أحمد طايل المأساة لا بوصفها حدثاً سياسيًا، بل كـجرحٍ إنساني مفتوح  بالانكسار وال 

تتوارثه الأجيال عبر الحكاية والانتظار والذاكرة، لتغدو الرواية تأملًا عميقاً في الزمن والهوية والقدرة على 

 استعادة المعنى بعد الفقد 

 

بعد أعوام قليلة عادت مصر وسوريا لترداّ الاعتبار في حرب أكتوبر/تشرين لكن الذاكرة لا تعرف الاستسلام، ف

، حيث عبرَ الجيشان خط بارليف وحرّرا أجزاء من سيناء والجولان، لتبدأ مصر بعد ذلك مسار  1973الأول 

 .(1979–1978) استعادة الأرض عبر اتفاقية كامب ديفيد



 

ن خلاله ملحمة إنسانية عن الذاكرة والكرامة والقدرة على وهكذا، تتجاوز الرواية الحدث السياسي لتصوغ م

 .النهوض، إذ تتحوّل الحكاية الشخصية إلى استعارة كبرى عن جيلٍ هُزم ثم أعاد تعريف ذاته وإرادته

 

النهاية ودلالتها: النهاية جاءت مباغتة ومفارقة للتوقع: عودة الابن بعد غياب طويل، ثم انكشاف أنه عاش حياة  

فاقداً للذاكرة. هنا يتقاطع الواقعي بالميتافيزيقي، ويصبح اللقاء ليس مجرد عودة جسدية بل عودة الذاكرة   موازية

إلى أصلها. النهاية، وإن بدت مغلقة سرديًا، فإنها فلسفياً مفتوحة على سؤال الوجود والهوية: من نكون حين نفقد  

 ذاكرتنا؟ وهل الزمن يشفي أم يكرر الجرح؟ 

 بي واللغوي الأسلوب الأد

 

لغة الروائي أحمد طايل في الرواية مشبعة بالدفء الإنساني والبعد السينمائي في الوصف، تمتاز بجُمل طويلة 

متأنية تتنفس ببطء الزمن الريفي. أسلوبه يغلب عليه الحس التوثيقي واالتقريري احيانًا الممزوج بشاعرية الذاكرة،  

 .عيدها كما لو كانت مقاطع من حلمٍ ممتدفالكاتب لا يكتفي بسرد الأحداث، بل يست

 

أما من جانب المنظور السردي والتقنيات الأدبية: اعتمد الكاتب ضمير الغائب )الراوي العليم( الذي ينساب داخل 

وعي الشخصيات دون أن يفقد تماسك السرد الواقعي. الرواية تسير على خطٍّ زمني شبه خطي، يتخلله عدد من 

ربط حاضر الانتظار بماضي الأب والقرية، مما يخلق إيقاعًا سردياً هادئاً يتناسب مع روح  الاسترجاعات التي ت

 .الترقب والحنين

أما اللغة مزيج بين الفصحى المصفاة ولهجة القرية الواقعية، مما يمنح النص صدقية حسية وجمالية ناعمة. كما  

يت والقرية فضاءً أسطوريًا يحمل رموز الأجيال،  يوظف الكاتب طايل تقنية التصوير التفصيلي التي تجعل من الب

 .دون أن يفقد واقعيته

 

الرواية تمتلك نَفسًَا سرديًا ثرياً بالحنين والوفاء والإنسانية، لكنها بحاجة إلى: ضبط الإيقاع بين البطء والتوتر. 

الفقد(. ومع ذلك، تبقى قيمة   تكثيف اللغة وتخفيف الشرح. تعميق البعد النفسي والفلسفي للحدث الكبير )العودة بعد

 .العمل في صدقه الإنساني وإخلاصه للذاكرة وهي ميزة لا تعوضها التقنيات

ختامًا: تمثلّ رواية “أيام بعيدة جداً” تأملًا عميقًا في مفهوم الزمن بوصفه ذاكرةً لا خطًا مستقيمًا، وفي الإنسان  

كار بول ريكور حول الذاكرة والنسيان مع رؤية هايدغر  ككائنٍ محكوم بالحنين لا بالعقل. تلتقي في بنيتها أف

للوجود بوصفه كينونةً نحو الماضي، حيث يصبح الوجود فعل تذكّرٍ دائم لا فكاك منه. تنزع الرواية إلى أنسنة 

التاريخ؛ فلا تقدمّه كسلسلة من الوقائع، بل كشبكة من العواطف والمرويات التي تصوغ الوعي الجمعي للأفراد 

اعات. إنها رواية عن الذاكرة كقدرٍ فلسفي، وعن الإنسان الذي لا يشُفى من ماضيه، بل يسكنه ويعيد تشكيله والجم

عبر الحنين والحكاية. ويحُسب للرواية اتساقها البنائي وعمقها الإنساني، وقدرتها على الإمساك بإيقاع القرية  



يظل أثرها قائمًا في الوجدان كـمرثية للحب   المصرية دون أن تنزلق إلى التقريرية أو التوصيف المبتذل.

 .والانتظار والذاكرة، وكنداءٍ إنسانيٍّ عميق نحو استعادة الإنسان لمعناه في مواجهة الفقد والزمن

 

 فلسطين  –كاتبة وباحثة   –وفاء داري  -*

 

 

 

 

 
 بقلم / الأستاذة الدكتورة وسام علي الخالدي / العراق 

 

  

 

لا يكتب أحمد طايل سرداً عابراً، بل يطرز وجع الزمن بخيوط الحنين،  في رواية “أيام بعيدة جداً”،
ويستخرج من تربة الذاكرة رائحة الوطن، الطفولة، والخذلان الأول. هي ليست حكاية ترُوى، بل نداء  

 .داخلي يتردد في أروقة النفس، بحثاً عن المعنى في غبار الأيام

 



اذ ينسج طايل روايته بلغة شاعرية رقيقة، تأخذ القارئ في مدارات الزمن، حيث يصبح الماضي وطنًا  
بديلًا، والمكان حنينًا متحولًا، والوجوه مرايا لفقد لا يعُالج. السرد هنا لا يسير بخطٍّ مستقيم، بل يتلوى  

 .كما يفرضها المنطقكما تتلوى الذاكرة، فتعيد تشكيل الوقائع كما تشتهيها العاطفة، لا  

 

اما الطفولة في الرواية ليست براءة، بل جرحٌ يتعلم كيف يبتسم. والمدرسة ليست مؤسسة تعليمية بل  
قنطرة نحو القسوة، والمجتمع يبدو ككائنٍ عملاق، يطحن الأرواح الصغيرة دون اكتراث. وبين كل سطر  

 يمرّ فعلًا، بل ترك في القلب وسطر، تنبعث شهقة سردية، كأن الكاتب يهمس: “كل ما مرّ، لم
 ”.علامات تشبه الشروخ المقدسة

 

ونجد الشخصيات في الرواية لا ترُسم بألوانٍ صريحة، بل بضبابٍ داخليّ، يُعلها أشبه بأطياف، تتجول في 
 .المشهد لتُخبر القارئ عن غربة الإنسان في مجتمعه، وعن محاولة فهم الهوية في عالٍم لا ينُصت

 

فهو البطل الخفي، يتكرر، ينكسر، يتهامس مع الأماكن، ويحوّل الحاضر إلى مرآة مشوشة   أما الزمن،
 ”.للماضي. وكأن الرواية تقول لنا: “نحن نعيش أكثر ما نتذكر، ونتألم أكثر ما نبوح

 

ففي “أيام بعيدة جداً”، ينجح أحمد طايل في تقديم عمل أدبي يحمل روح الشعر وجرح الإنسان، يكتب  
ية وكأنّا مرثية لجيلٍ بأكمله، ويعبر من ضيق التجربة إلى رحابة التأمل، متكئاً على لغة حساسة  الروا

 .تلتقط التفاصيل الصغيرة، وتُضفي على اليوميّ طابعاً أسطورياً 



لغة الرواية ليست زينة شكلية، بل هي نبض حي، يوازي الشخصيات ويتسلل إلى القارئ برقة حادة  
اهى طايل مع لغته كما يتماهى العاشق مع غيابه، فالكلمات لا تتساقط عبثاً،  كحافة حلم مكسور. يتم

بل تُسكب كما يُسكب الماء على تراب عطشان. كل جملة في “أيام بعيدة جداً” تحمل أثراً ليدٍ داخليةٍ  
 .تنقّب في طبقات الذات، تلامس قشور الطفولة، وتنبش أسئلةً لا إجابات لها

 

ليس مساراً خطيًا، بل دوامة عاطفية، تتقاذف القارئ بين الذاكرة والحاضر، بين ما  ان الزمن في الرواية 
كان وما لن يعود، بين الأمل المبتور واليأس الذي يبتسم على استحياء. وكأن أحمد طايل يعيد خلق 

تقدم  الزمن على طريقته، لا ليُعيد الحكاية، بل ليقول إن الحكاية لا تنتهي، وإن الوجع لا يخفت مهما
الوقت. الشخصيات تمضي لا بحثاً عن خلاص، بل عن صوتٍ يشبهها في متاهة الحياة، وكل لقاء فيها  

 .مرآة لخذلان سابق أو خيبة مؤجلة

 

وفي خلفية السرد، هناك دائماً ظلّ لوطنٍ يتوارى، لطفولةٍ تسير حافيةً فوق شوك الوعي، ولمجتمعٍ يرسم  
السارد يروي وكأنه يستنطق الحجر، وكأنهّ يريد أن يقول: لست الندوب على ظهر من لا يملك سيفًا. 

 .وحدي، فكلنا نحمل هذه الأيام البعيدة، وكلنا نبحث عن ذواتنا في مرايا قديمة غطاها الغبار

 

وما يميز الرواية ليس الحكاية بقدر ما هو حسّها الداخلي، هذا الانفعال الصامت الذي يختبئ تحت  
ئ بنبضة وجع مفاجئة في منتصف سطر هادئ. هنا، لا شيء يقُال عبثاً، وكل  الكلمات، ويفاجئ القار 

 .تفصيل مهما بدا صغيراً، هو بمثابة خيط يشدّ نسيج الرواية نحو التماسك والتوهج 

ان رواية “أيام بعيدة جداً” ليست مجرد استعادة لذاكرة فردية، بل مرآة لوجعٍ جمعي، صوتٌ مأزوم لجيلٍ  
يقف على حافة الأسئلة الوجودية، يتأمل الهشاشة، ويكتب نفسه كي لا يتبعثر. إنّا رواية من النوع  



تلط فيه ألوان الرحيل ببقايا  الذي لا يقُرأ مرة واحدة، بل يعُاد تأمله، كما يعُاد تأمل الغروب حين تُ
 .الضوء

بهذه الرواية، يثبت أحمد طايل أنه لا يكتب لمجرد القص، بل يمارس فعلًا وجوديًا يعيد به ترتيب الداخل  
المبعثر، ويمنح اللغة سلطة البوح والنجاة. “أيام بعيدة جداً” ليست مجرد عمل سردي، بل هي طقس  

والواقع مع الأسطورة الشخصية، لتنُتج نصًا هادئًا في سرده، لكنه   تطهّر، تتداخل فيه الذاكرة مع الحلم،
 .بالغ العصف في أثره

 

وتُجسّد الرواية جمالية الألم الإنساني حين يُصاغ بلغة حية، محمّلة بإيقاع داخلي لا يتهاون مع الافتعال،  
ة والانتماء من دون  ولا يتصالح مع السطحية. إنّا مرآة داخلية صادقة، تطرح سؤال الهوية والطفول

 .شعارات، بل من قلب التجربة ومن عمق الإحساس

 

بهذا، تعُدّ “أيام بعيدة جداً” لبنة مضيئة في سرديات الوجدان العربي، حيث الأدب لا يكتفي بأن  
 .يُصالحنا معه، ولو قليلاً  –في لحظات صفاء  –يعكس الواقع، بل يفسّره، ويواجهه، وربما 

يدة جداً” لأحمد طايل كنصٍّ يتجاوز الحكاية إلى منطقة أكثر عمقًا، حيث تذوب تتبدى رواية “أيام بع
الحدود بين السرد والشعر، بين الذاكرة والواقع، في توليفة لغوية شديدة الحساسية. لا يكتب طايل الرواية  

  كمن يروي، بل كمن ينقّب في جسد الزمن عن لحظة مفقودة، عن شظايا معنى تكسّرت بين الطفولة
والانكسار الأول. هي رواية لا تبُنى على الحدث بل على الإحساس، حيث تشكّل اللغة بنيتها العميقة،  

 .وتتحول الكلمات إلى أدوات حفرٍ في باطن الإنسان

 



في هذا النص، الزمن لا يتحرك بخط مستقيم، بل يدور في دوائر مغلقة كأساور ذاكرةٍ لا تنكسر. تتهشم 
فها أحداثًا، بل كنبض داخلي، يعلو ويخفت، لكنه لا يختفي. يستحضر اللحظات وتعود، لا بوص

الكاتب الطفولة لا باعتبارها حنينًا بريئًا، بل كمرحلة جريحة، ملبدة بالخذلان، لا تفتأ تلقي بظلالها على 
النضج الآتي. المدرسة لا تظهر كمكانٍ للتعلم، بل كبؤرة أولى للقسوة، كتمرين مبكر على الخضوع، 

 .تمع يتمثل كجدارٍ أخرس، يعيد إنتاج الألم ببطء وصرامةوالمج

 

 

 

 

 

 

 
دار فصحى للنشر والتوزيع   افتتح الكاتبُ الرّوائي المصري أحمد طايل روايته “متالية حياة”، من اصدار 

، القاهرة، د.ت. بافتتاحية كلاسيكية وبأسلوب سردي وصفي زمني بسيط خال من المناورة والتعقيد،  



 اسلوبه و لغته الخاصة به، إذ  إذ أن لكلِّ جمهورٍ  -وحَسنا ما فَعل -وبلغةٍ بسيطةٍ يفهمُها القارئِ العادي
عالج موضوعةَ اجتماعيةَ او مشكلةَ تعُدُّ مسلّمة قارةّ في قرى مصر آلا وهي مشكلة الصراع والتنازع بين  
الإخوّة حول الورث. كما يفتتحُ صناّع المسلسلات المصرية الدرامية القديمة، بقوله : )) منذ عام او اكثر  

 . يا((وهو يتبع منهجا بروتوكوليا يوم

وتدورُ احداثُ القصّة وشخصياتها في الرّواية، حولَ محاولة قتل مجاهد مِن قِبل اخويه )بخيت وعزب(،  
طلباً للمال وطمَعا في الارض والورث، وطرَْدْ زوجته )صبيحة( وابنيه )محمد وصلاح( وبنته )سميحة( من 

العُمدة “مَسعد” وزوجته “مَحاسن”   قرية “الصوامعة” الى قرية “الديابات” واحتضانّا مِن قِبل عائلة
وتبنيهما للأولاد مِن حيث التعليم والزّواج وتأمين مستقبلهم ، حتّ عثورهم على والدهم “مجاهد” الذي 
أُصيب بفقدان الذاكرة جراّءَ هدم السّور الذي كان ينام تحته، مِن قِبل “عامر” و”خفاجي”، بتحريض  

 . ”من إخوة “مجاهد” “بخيت” و”عزب 

تبُ )طايل( كانَ موفقا في عملية توزيع الأدوار على الشّخصيات بشكلٍ متساوٍ، وهو يدُاخل ويُمازج  الكا
ويُلاقح الأدوار المشهدية في السرد، متنقلا بين الشّخصيات، بوصفها تارة وحوارها تارة أخرى، ليعرفَ  

تارة أخرى، بحسب ما تفتضيه    المتلقي بالقصّة والأحداث عبَر المسيرة السردية وبإيقاع بطيء تارة وسريع
آلية السرد الروائي، وحبكة الحكاية، التي بدأت بشكلٍ معقدٍ، بطرد الزوجة ” صبيحة” وأولادها ،ثم  

صعوبة تربية وتعليم الأولاد، حتّ كبروا وامّنوا مستقبلهم مع رحلة البحث عن “مجاهد”، اذ تنحل العقد 
تَلة مجاهد ومكاشفتهم والصفح عنهم . فتعاقبَ على السّرد شيئا فشيئا، حتّ نّاية القصّة بالعثور على ق ـَ

الراّوي عبر الوصف تارة والشّخصيات البطلة تارة أخرى .حتّ جاءَ السردُ أشبه بتصويرِ مسلسلٍ درامي، 
يتنقلُ فيه الكاتبُ بعدسةِ كامرته ما بين الاحداث والشّخصيات، معللاً الاحداث تارة، وتاركا مجالا  

بدي رأيه تارة أخرى، ليكونَ قارئا تفاعليا ومشاركِا في صنعِ ونسجِ التوقعات، عبر لغةٍ سرديةٍ  للمتلقي أن يُ 
مكثفةٍ وبسيطةٍ في الوقت نفسه، وكأن الكاتبَ يعَي ما يقول ويفعل، ويوظّف ويستعمل، وينحت في 

مَسعد العيسوي، وزوجته   روايته .ففواعلُ الشّخصيات الخيّرة البطلة والمساعدة: ) الحاجّة أنيسة، والعُمدة



محاسن ،والحاج رضوان، ،والابن صلاح ،والاخ ماجد ، والزوجة صبيحة والوزير مروان عمارة(، اما  
عيقة : ) اخوة مجاهد بخيت وعزب، وقتلته عامر واخوه خفاجي(. وقد مثّل دورَ  

ُ
الشّخصيات الشّريرة والم

يحة(، فهي شخصياتٌ متحركةٌ وناميةٌ ومتحوّلة،  الشّخصيات النامية الأولاد كلٌّ مِن ) محمد وصلاح وسم
 .ومتنقلة باتجاه حلّ عقدة الحبُكة

 
 :النسقُ الثقافّي الدينّ 

لقد تمثّل النسقُ الثقافي الديني، بتعدد وتكرار مفردة المسجد المرادفة والملتصة بمفردة الصلاة في عدّة  
لغاية في نفس الكاتب “احمد طايل” وهي ترسيخ التراث  –على سبيل المثال -مواضعٍ، سنذكر منها 

ومحترمة عند معظم المصري، وتثبيت عقيدته الدينية، واظهارها كعقيدة لها شعائر وطقوس مقدّسة  
كما اكدت روح المفارقة مِن انه على الرّغم من التزام قرية “الصوامعة”    المصريين، والقروين بخاصة.

وعائلة “مجاهد عبد الوهاب الفقي” بالدِّين الاسلامي إلا ان ذلك لا يمنع مِن انحراف ابنائها، لقتل  
 الإخوة ابتداءً من قصّة “هابيل” و”قابيل”  أخيهم طمعا بالميراث. في الصراع الوجودي الازلي ما بين

قال
َ
 .الى وقتِ كتابةِ هذه الم

فقد كرّر الراّوي كلمةَ الصّلاة رابطا ايهّا بالمسجد في عدّة مواضعٍ من روايته، كقوله: )) يسرع لصلاة  
بالمسجد ،يؤدي صلاته ويسرع بعدها للعمل ص ((، وقوله: )) كان الخوف عليه واضحا بكل تصرفاته  



حتّ حين يصلي ((. وقوله : )) بعض من الرّجال والفتيان يهرولون بطريقهم الى المسجد لصلاة الفَجر 
))… 

من خلال ما تقدّم، نلمس النّسق الدِّيني في تعلّق العُمدة “مسعد” في آداء الصّلاة وفي أوقاتها ودعوته  
صالحين في القرية ،وتذكرة  الى جميع من في الدار للصلاة ، كذلك محاولة “صلاح” لبناء مسجد ال

 .“مجاهد” للمسجد في قرية “الصوامعة” في أول دخوله لها بعد غيابٍ طويل من فَـقْد الذاكرة

تَغب عن فكر الكاتب / الراّوي     اذاً، من خلال ما تقدّم نجد ان ثيمة الصَّلاة المرتبطة بثيمة المسجد، لم
نسقا ثقافيا مهمّا في الرّواية؛ كونه نسقا اجتماعيا مصريا  مِن بداية الرّواية الى نّايتها؛ ما شكّل محورا و 

مسلَّما به وقاراّ في المجتمع المصري، وهو ما حاول ترسيخه الرّوائي “أحمد طايل” في رواياته كلّها، إيمانا  
أهل  منه بذلك الدِّين والتّراث الاصيل. وكأنّما الكاتب أراد أن يومئ الى القارئ بأنهّ على الرّغم مِن تدين

القرية، لكن هذا الإيمان قد يَضعف أمام المال والارض بغريزة الطمع والجشع البشرية عند النفوس الجاهلة 
حافظيَن على 

ُ
والشريرة، لكن هذا لا يعكسُ حالَ جميع أهالي القرى المصرية البُسطاء الودودين المتدينين الم

ساجد والتّكات
َ
 . ف لبنائهِا الصَّلاة بأوقاتها عِبر الذّهاب الى الم

 



 
 فتحي البوكاري 

أغلب القراّء، الباحثين عن متعة النصّ وجمالية اللّغة في النّصوص، لا يلتفتون إلى العتبات الّتي تغلّف  
المتن وتزينّه، ومنها عتبة التّصدير، وإن فعلوا لا يتوقفّون عندها بالقدر الكافي الذي يمكّنهم من التفكّر  

العجيبة، فما وقوفهم أمامها إلّا كوقوف الشاري أمام منتَج معروض في المتاجر   والتبصّر في هذه الحلِْية
ومراكز التسوّق، الواعي منهم فقط مَنْ تشاهده يقوم بتقليب البضاعة بحثا عن عيوب مُفيّة وتواريخ فترة  

 .الكامل والقبول التخزين والصلاحية، قبل أن يقوم بالرفع

الحقل الثقافي، يُدون في النصّ الموازي ضالتهم ومادّتهم الدّسمة للثرثرة ولكن بعض النقّاد، وخاصّة نقّاد 
 .الطويلة حول الكتاب، والحديث عنه دون أن يتعبوا أنفسهم بتصفّحه، أو الاطلاع على مضمونه



والغريب، أنّ مثل ذاك الحديث يعجب صاحب الأثر وينتشي به، بل أحيانا، ورغم علمه التّام بأنّ  
لكتاب قد كتب ما كتب من عنوان الأثر دون الاطلاع على فحواه، بصريح عظمة لسان  المتحدّث عن ا

الناقد أو بالإشارة، تجده طربا مزهوّا راقصا على أنغام الكلمات السائحات في فضاء التهويم والسفسطة، 
اء وغيرها،  وإيقاع طبل منمنمات الألفاظ المنتفخة في بحر عتبة ألوان الغلاف، أو دلالة العنوان، والإهد

 .متوهّّا أنّا صادرة عن فؤاد مُطوف بوهج نصّه وألقه

ربّما لهذه الأسباب مجمّعة حاولت أن أقفز فوق العتبات وأتُطاّها لأتّجه مباشرة إلى المتن، إلّا أنّ المقتطف  
مثيلا  كان لافتا لنظري، جالبا لاهتمامي، لم أر له  الذي صدّر به الكاتب روايته هذه، “متتالية حياة”،  

في النصوص الروائية التي طالعتها من قبل، وهي كثيرة، فالكتّاب عادة ما يفضّلون ملفوظ المشاهير 
والقامات البارزة في ذات الاختصاص لإحلاله في فضاء نصوصهم حتّّ تمنحها قيمة مُصوصة، وكثير منه  

وإنّما يستخدم كذريعة  لا يدُرج في السّياق السليم المضيء لغرض الكاتب من كتابة نصّه السردي، 
ومتّكئ لإبراز سعة إطّلاع المؤلف وعرفانه، أمّا هنا، في هذه الرواية فقد اختار الكاتب أن يصدّر نصّه  
بمقتطف من أقواله هو لا من ملفوظ غيره، كان شديد الوضوح بحيث اعتبرتهُ مفتاح الرواية وبوّابة النفوذ 

دير، التي تشير إلى ضرورة توقّف الإنسان لمراجعة ذاته حتّّ  إليها، لقد شدّتني السطور القليلة، في التص
يكون مساره بلا عقبات، ووجوب مصارحته لنفسه حتّّ يقف على طريق الحياة المثاليّة، وجدتني أتوقّف  
عندها طويلا متأمّلا باحثا عن العلاقة التي تربط هذا التصدير بالعنوان، والوثاق الذي يشدّ كلّ ذلك إلى 

تساءلت عن أيةّ حياة يتحدّث الكاتب؟ وكيف سيتمكّن من تحويل مفرد الحياة إلى جمع؟ وهل  المتن، و 
سيرتقي بها نحو السموّ أو يتنزّل بها إلى الحضيض؟ لأنهّ من المعلوم لدى المتشبّعين بعلم الحساب 

ابع مستمر  والإحصاء أنّ المتتالية تتكوّن من مجموعة عناصر مرتبة خطيا، العنصر يلي العنصر، في تت
 .صعودا أو نزولا أو تموّجا، ولا يمكنها الاكتفاء بحد واحد قطّ 

من البداية، يلزم الكاتب نفسه بالإجابة عن استفسارنا الأول، فيؤكّد لنا أنّ الحياة التي سيستعرضها في  
مجهره،  هذه الرواية هي حياة الإنسان في المطلق، من الولادة إلى الوفاة، وما الشخوص التي وضع عليها 



وتناولها بالتشريح، إلّا تلك النماذج الأكثر شيوعا في مجتمعه، شخوص بدت من خلال صراع الخير  
والشر تتأرجح بين الرفعة والدناءة، بين الطموح واليأس، بين السعادة والبؤس، بين الحزن والفرح، بين الألم  

 .والضعف، بين الفضيلة والرذيلة

خطها السردي المتسلسل يُب عليهم أن ينتقلوا على الفور إلى متتالية  الحريصون على متابعة القصّة في 
،  20، 19،  18، 16،  15، 14، 13،  12، 11، 10، 4، 9، 8، 7، 5، 3، 2الفصول التالية: 

، أمّا إذا رغبوا في زيادة التشويق وإعمال الفكر 27، 1،6،17،23،  26،  25، 24،  22، 21
 .لتي انتهجها الكاتب إلى نّايتها، من غير المساس بخيط السرد المتقطّعفعليهم أن يلتزموا بمتتالية الفصول ا

ومن العدل أن يحتجّ علينا أحدهم مدّعيا أن كلّ ما فعله الأديب المصري أحمد طايل ليس إلّا أن فتّت  
قطعة حياة مفردة، حياة صلاح مجاهد عبد الوهاب الفقي، وشفّرها إلى أرقام كي يتسنّى له بعد ذلك  

ها في متتالية عددية منتهية، متوهّّا أنهّ فجّرها إلى حيوات عديدة تصلح أن يُعل من كثرتها متتالية  تُزين
حياة، قد يكون اعتراضه صحيحا بشكل عام، ولكن الذي يغوص في النصّ الروائي بتأنّ وتدبرّ يُد أن  

س النتيجة، إذ هو قد قام  الكاتب لم يفعل ذاك بتلك الكيفيّة، وإنّما تصرّف بصيغة أخرى للوصول إلى نف
بتعديل مفهوم الولادة، أحد طرفي الحياة، بطريق ذكيّة عبر إسقاط فَـهْم مُتلف له، وجانب بذلك المعنى  

المألوف الوارد في أذهان النّاس على أنهّ الخروج من ظلمة الرّحم إلى ضياء الكون، فتذكّر المرء لماضيه هي،  
 .لمدرسة للتعلّم هي أيضا ولادة، وعموما كلّ هي عنده ولادةبالنسبة إليه، ولادة، وإلحاق الطفل با

ولتبيان هذه الفكرة، أسوق مثالين، ففي الفصل الأول يقودنا السارد العليم إلى شخصية 
فيستفيض في الحديث عن حياة كبار السنّ يخوض في مرحلة الشيخوخة والتي سماّها مرحلة   صلاح

الإنسان أيّ إنسان يحتاج كثيرا للسباحة في “ :ينهي الفصل بقوله العجز والنزوع إلى كتابة مذكراته ثم
عالم الماضي يستنشق عبيره ويتجرعّ حلوه ومرّه، تنفرج أساريره وتتجهّم قسماته ولكنّه يشعر بالنهاية  

، ثمّ مباشرة يبدأ الفصل الثاني بالسباحة في عالم الماضي، أي أنّ الفصل الثاني “[1]ولد من جديد كأنهّ
 .يبدأ بالولادة

https://aleph-lam.com/2022/12/23/%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AD%D8%AB-%D8%B9%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%8A%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AB%D9%84%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D8%B7%D8%A7/#_ftn1


 أحمد طايل

  

يا  “ :ونفس الشيء نجده في الفصل الثامن عندما حان وقت إلحاق محاسن بالمدرسة يقول والدها لوالدتها
، وبصورة عامة الحياة لدى الكاتب ما هي إلّا فترة زمنية تتمدّد بين  “[2]ميلاد جديد حاجة هذا يوم

توترين، شدّة وارتُاء، يعقبهما مراجعة لتشذيب المسار، فهل أن الكاتب قد عدّل أيضا في مفهوم الوفاة؟ 
وجاهة هذا  الإجابة على هذا السؤال سأتركه للقاريء المختصّ سوف يُد في تتبّعه متعة كبيرة، إذا اقتنع ب

التمشّي، لكن المتوغّل في ثنايا أحداث الرواية ومنعطفاتها إلى العمق يستنتج شيئا آخر أكثر أهّيّة  
ووضوحا، وربّما هو الأقرب إلى تصوّر الكاتب وتُطيطه، فالحياة المقصودة هنا في هذه الرواية هي حياة  

ة من خمسة أشخاص، الزوجة صبيحة  أسرة بأكملها، حياة عائلة مجاهد عبد الوهّاب الفقي المتكوّن

https://aleph-lam.com/2022/12/23/%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AD%D8%AB-%D8%B9%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%8A%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AB%D9%84%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D8%B7%D8%A7/#_ftn2


يتناوب الأديب أحمد طايل عبر فصول الرواية المتتالية في تعقّب  وأبناؤهّا الثلاثة: محمد، سميحة وصلاح،  
إلى   ثمّ أعاد تركيبها وبناها بوضع جزء خلف جزء   قطّع أجزاء سيرتهم الحياتية  مصائرهم وبسط معاناتهم. 

 .ت لنا صورهم كاملة بشكل مثيرأن غطّى أعمارهم كلّها، فاتّضح

وبما أنّ المثاليّة تعني السموّ والإرتفاع، فلا يمكن أن تتّجه عقارب معيار إنحراف “متتالية حياة” إلى  
الأسفل أبدا، بل ستكون دوما شامُة متّجهة نحو الأعلى، أحد أسباب ذلك يكمن في غائية الكاتب  

المتلقي ونشر القيم النبيلة في المجتمع من أجل حياة جيّدة   نفسه، فقد كان تركيزه بالأساس على تنمية روح
للإنسان البسيط، ولو كان ذلك على حساب تقنيات الرواية وفنّها، فلطالما بدت الأخلاق في “متتالية  

حياة” أكثر أهّية من الفن الأدبي ذاته، فالرواية بأكملها تقوم على قاعدة أخلاقيّة تنصف الإنسان  
وتلاطفه، وإن لم تفعل ذلك بشكل دقيق تسير به نحو الخلاص فهي، على الأقل، الضعيف المقهور 

 .تلامسه بابتسامة مجاملة

وهل هناك أضعف من المرأة المتحدّرة من الطبقة المسحوقة المهمّشة وفي أحضانّا ثلاثة أطفال لم يبلغوا  
ريفيّة بائسة غير متعلمة ذات  الحلُم بعد؟ لقد كانت صبيحة تلك المرأة الضعيفة الهشّة وأطيبها، فتاة 

طبيعة متسامحة ولطيفة، تعيش في بيئة تعيسة، تتمتع بكل مزايا التنشئة السليمة، تجمع بين الجمال ونبل  
التربية، تعلقت بالأرض منذ صغرها فاشتغلت فيها وكافحت كوالدها الفقير الطاعن في السن الذي يسير  

ل ويكدّ من شروق الشمس إلى مغيبها، لم يورثها هذا الأب منحني الظهر مسلحا بالإيمان والتقوى، يعم
يأتي حاملا جوالا ]…[، يغتسل  “ :حياة شاقة دون أن يترك لها مفتاح السعادة، الرضا والقناعة

ويصلّي، يقرأ قليلا من القرآن، يجلس بين زوجته والابنة يتناولون الطعام بين ضحكات وحكايات 
لمجاور لتنظيفه كما اعتاد طوال عمره منذ الصغر ]…[، يعود  يومه، ينهض مهرولا إل المسجد ا

، لقد علّق في ذهنها ما يخفّف عنها تعب الحياة وشقاءها، القدوة الطيّبة  “[3]والسعادة تضيء وجهه
المؤثرة. وهي كذلك محظوظة للغاية لوقوف المؤلّف بجانبها، تتطوّر شخصيتها بمساعدته، وبتلاعبه بالوقائع  

ث من أجلها، فأينما توجّهت تجد الطرق سالكة، يسخّر لها الصدف والاستثناءات ويضع  والأحدا

https://aleph-lam.com/2022/12/23/%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AD%D8%AB-%D8%B9%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%8A%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AB%D9%84%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D8%B7%D8%A7/#_ftn3


وإن كانت المبررات ضعيفة   أمامها يدا غير مرئيّة تأخذ بيدها وتمهّد لها سبل تحركّها ونجاحها، حتّّ 
والصدف غير معقولة، فماذا كان سيحدث لصبيحة بدون مساعدة محاسن والعمدة مسعد العيسوي، 

الشخصيّة الفاضلة الأبعد ما يكون عن الصورة السيّئة التي ألفناها في الروايات المعاصرة؟ وإذا تابعنا،   تلك 
على سبيل المثال، عودة مجاهد إلى أسرته بعد غيبة سنوات طوال فاقدا للذاكرة نجد أن القدر العجيب 

انع الرواية، مثل نجمة مرشدة،  هو الذي أعاده إلى أهله وغاب المبرر القوي المقنع، لأن أحمد طايل، ص
يُشبه معظم الروائيين المنفلوطيين الذين يلعبون على الأوتار الحسّاسة للعاطفة الانسانية، لجعل كل شيء  

 .”يعمل معًا للخير، ولرضا القارئ التام، فهو ينهل من مدرستين: “الشعور” و”الفكر

الضوء على عادات واهتمامات المدينة، وتبرز مظاهر كما أنّ الرواية بجمال لغتِها وبساطةِ عباراتِها تلقي 
الحياة الفكرية والأدبيّة والعقديةّ فيها، على عكس الغالبيّة العظمى من الروايات المعاصرة، التي ادّعت أن  

الرواية هي شكل فني وليست وسيطا للمصلح الإجتماعي والعقائديين، والتي وظفّت رخصة الواقعية 
إلى الشذوذ والفحش وتغليب تطلعات الجسد ونزواتها على تطلعات الروح ورغباتها  والفن الأدبي لللجوء 

بالدعوة إلى الفجور والإساءة إلى الله والسخرية من عقيدة الشعب وتدنيسها، ليس من الصعب تُمين 
ة  كلّ هذا حين ننظر إلى الصورة الكاريكاتورية للنخبة المثقفة و”أباطرة حيتان السياسة”ونقارنّا بصور 

أبناء الشعب الكادحين التي تثير الإعجاب. صورتان متقابلتان كضدّين، فمن جهة يصوّر مسقط رأسه  
 :بأحيائها الشعبية وسكّانّا بشكل رائع ومزاجية عالية، إذ يقول وهو يقدّم أحد شخصيات الرواية

بات يحكين  يحب الأحياء الشعبية ذات الحركة المتسارعة يحب الحارات وجلسة السيدات على العت“
ويتهامسن والضحكات تجلجل مهما كان الوجع والألم والشكوى من ضغوط الحياة وتمرد الأبناء،  
تجده يجلس على مقهى شعبى يطلب أى مشروب يتأمل الوجوه المعروقة التّ تنبض عروقها النافرة  

ى السيدة  بمدى الصبر الذى صبروه وما سيصبروه فى قادم الأيام تجده يركب الترام، يذهب إل ح
، “[4]زينب يصلى ثم يذهب إل مطعم المسلم يطلب فولا بالسمن البلدى وفلافل وبيض مسلوق 

ومن جهة أخرى، يعمد، حين يعرج بعيدا عن الضواحي إلى قلب المدينة، إلى تصوير النخبة المثقّفة،  

https://aleph-lam.com/2022/12/23/%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AD%D8%AB-%D8%B9%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%8A%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AB%D9%84%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D8%B7%D8%A7/#_ftn4


الرذائل المثيرة للاشمئزاز  قاطرة تقدّم الشعوب وتأخرها، ككتلة من القذارة ويبرز فقر عقولها وخسّتها و 
يخرج إل مقهى زهرة البستان الممتد إل الشارع المجاور أنّاط شتّ من صنوف البشر  “والأنانية، 

أصحاب حرف ومهن مختلفة، قلة من كتاب لهم أسماؤهم وكثير ممن يتنسمون ويتحسسون الطريق،  
لحصول على إحدى الباحثات  وعدد قليل من كتاب النخبة يحضرون دوما لاستعادة بداياتهم أو ل 

عمّن يأخذ بأيديهن كما يحلمن وليس مهما ماهو المقابل والبعض جاء بعد أن فرغ جرابه الكتابى  
وأصبح يتسول مشروبا من أحد المتواجدين الذي يسعى لصورة له مع من كان له إسم وبريق  

صدر الآخر زجاجات البيرة  الدخان يملأ المكان وكأن كلا منهم أتى ينفث همه إل    يتمسح بخطواته،
تزين غالبية الموائد القلة من الموائد تتمتع بالأصناف الأخرى من الشراب حسب يسار الجالس  

 “[5]إليها

 وهنا، يمكن أن يطرح السؤال التالي: هل خدم الوصف الرواية أم أتعبها؟ 

حاراتها، يتفاخر بعشقه لكأنّي بالكاتب، وهو يختبئ خلف شخصية صلاح متنقلا في شوارع المدينة و 
لمسقط رأسه وللمدن التي عرفها، ويرغب بقوّة في تُليدها في صفحات الرواية، يستنسخ بأمانة مطلقة ما 

رآه من مناظر طبيعيّة وعادات القرويين الطيّبين، فأطنب في ذكر كتلة من التفاصيل بشكل رائع جعلنا  
ناك، حياة الفلاحين البسيطة واحتفالات القرى نستنشق هواء الصعيد كما لو كنا حاضرين بأجسادنا ه

وتضامنهم تجعلنا نشعر كما لو أنّ المجتمع المصري كلّه بلا عيوب، ومرتبط بسلاسل من الزهد والتقوى  
 .حدّ الكمال

ولئن كانت بيئته المبكرة جديرة بذلك الحب والثناء، إلّا أنّ تلك التفاصيل غير ذات صلة، كان  
باستطاعته، وبعبارات قليلة، أن يُعلنا نرى شخصية البطل تتطوّر وتنمو بوضوح دون أن يرهق نفسه 

لروايات  باللجوء إلى الكثير من الوصف. ولكن، على رأي الروائي روبرت لويس ستيفنسون، كتّاب ا
الرومانسية لا يبدو أنّم يشعرون بضرورة الأسلوب؛ في حين أن أولئك الذين كتبوا روايات غير محبوكة،  

 .يعتقدون أن الأسلوب الجيّد يكفر عن ندرة الأحداث والأفكار

https://aleph-lam.com/2022/12/23/%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AD%D8%AB-%D8%B9%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%8A%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AB%D9%84%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D8%B7%D8%A7/#_ftn5


جة أنّّا  إنّ ذروة الفنّ في “متتالية حياة” قريبة جدّا من الواقعية، واقعيّة انطباعيّة بمسحة رومنسيّة، إلى در 
في بعض الأحيان تميل بعيدا عن الفن الروائي بسبب تركيزها على الأفكار، ولهوسها الكبير بذكر الأسماء  

المشهورة كالغيطاني ومحفوظ والقعيد ووحيد حامد وأحمد زكي والشعراوي ومحمود خليل الحصري، وأم 
صر، لإظهار تجذّرها في بيئتها  كلثوم، الطهطاوي، محمد فوزي، هدى سلطان، هند علام وجمال عبد النا 

 .المصرية

كانت قلوب الأشرار أصحاب الأطماع سوداء قاسية لا تعرف الرحمة، هم، كإخوة يوسف، عاملوا 
أخاهم وزوجته البريئة بقسوة وبشاعة، كما لاحظنا ذلك حين نظر صلاح مجاهد الفقّي إلى الوراء 

يطان وقام بعمله، ومع ذلك فلا يمكن للقارئ إلّا يسترجع رحلة عمره، كانوا أشرارا حقيقيين ركبهم الش 
أن يتعاطف مع توبتهم النصوح، ويتناسى جرمهم، فهل يقدر فؤاده أن ينبذ هذا المذنب الباحث عن 

يقبلها   فوجئ به الجميع يخر منكبا على قدمى زوجة شقيقه“ :الصفح ويصمّ أذنيه عن هكذا توسّل
مه كلمات متحشرجة متقطعة: سامحينى أرجوك سامحينى  ويذرف الدموع ويجهش بالبكاء تخرج من ف

، صبيحة نفسها، التي لم تتمرّد أبدا على الحياة ولم تيأس منها  “[6]أعرف أنى خاطئ   سامحونى كلكم،
مطلقا، لا تجد في دواخلها شعور بالضغينة فغفرت دون تردّد، وكذلك فعل زوجها مجاهد صفح عن  

سليمه إلى العدالة، عندما طلب منه ابنه صلاح تقديم الجاني للشرطة، خفاجى الذي حاول قتله ورفض ت
، بل فعل أكثر من  “[7]لا يا ابن لست أنا من يردّ السيّئة بالسّيّئة حتّّ وإن سعوا لقتلي“ :قائلا

  هذا إذ أنهّ طالب إبنه صلاح أن يتيح لأعمامه وزوجاتهم رحلة إلى البقاع المقدّسة، نعم كانوا طيّبين
مشبعين بالإيمان، وعلى الجميع، الشخوص والقراّء، أن يغفروا ويتجاوزوا لأنّ الكاتب أراد ذلك فهو لا  

يرغب في أن تكون تلك اللحظة الفارقة التي جعلها منعطفا لخدمة غرضه الفنّي ودحرجة الأحداث  
بير واضح عن طبيعة  تلقي بظلالها على السرد كلّه، إنه تع -وقد أدّت دورها على أكمل وجه-وتوتيرها 

بشريةّ دافئة تسيح بكل الصفات الحسنة، ومهيأة لتكون عقيدتها الأخلاقية متوافقة مع غرائزها الجسدي، 
 .وأنّ العبادة سياج بين العبد والهمّ، والأسى وأنّ الخير هو الذي سيسود في النهاية على الرغم من الشر

https://aleph-lam.com/2022/12/23/%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AD%D8%AB-%D8%B9%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%8A%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AB%D9%84%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D8%B7%D8%A7/#_ftn6
https://aleph-lam.com/2022/12/23/%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AD%D8%AB-%D8%B9%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%8A%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AB%D9%84%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D8%B7%D8%A7/#_ftn7


قّاد، تحتوي على عناصر مصطنعة ومبالغ فيها، لا يمكن  على أيةّ حال قد تكون الرواية بالنسبة لبعض الن
ترك الماضي جانبا ونسيانه، فالندوب في الحياة الحقيقيّة لا تمحى، وكذلك العلاقات الأسريةّ في الواقع 

الحقيقي مشحونة بالتوترات والدسائس وليس بتلك البساطة التي صوّرها أحمد طايل في روايته مع وفرة في  
ية، وهذا مُيّب لآمالهم، وإذا أضفنا إلى ذلك أنّّا لا تغوص بحرية في الأسئلة الجنسية حتّّ  التفاصيل الدين

تكون أكثر تمثيلا للحياة الواقعيّة من تلك التي تراعي حدود الذوق السليم، فسوف يتخذون منها ومن  
بدع وعمله  مؤلفيها، رسل الإصلاح وأساتذة التربية، موقفا معارضا، لاعتباره خروجا عن دور الم

الإبداعي، ربّما هذا صحيح من زاوية مدارس أدبيّة بعينها، غير أنّ الأدب متنوع بشكل كبير، والآراء 
الأدبية تتغير مع تقدم الوقت وترهّل الايديولوجيا المهيمنة وفقدانّا للأنصار، فالزمن، كما يقال، هو  

الكثير من الأحكام القيمية المعاصرة،  الاختبار الحقيقي الوحيد لقيمة النصوص. لقد ضحك الوقت على 
لتقييم عمل كاتب اختار أن يرسم جوانب الحياة التي   وسيكون من السخف استخدام مقاييس بالية 

تهمه بعيدا عن قوانين المنطق، يفضل تحليل الشخصيات البشرية في تطورها غير الطبيعي، وتثمين الروابط  
سلطة الإيمان على النفس البشريةّ، وثمرتها الطيّبة، فهناك تتجلى   الأسريةّ والثوابت الدينيّة من أجل إبراز

قوة الدين في طهارة النفس وسلام الروح والرضا بالحياة كيف ما كان الوضع، فالكاتب يعكس هنا  
الحاجات الملحّة لروح الإنسانيّة وفطرتها السليمة، انطلاقا من الموروث العقدي والالتزام التام بوصايا  

أنت لم تنس حقّ الله فيما يرزقك، والله لا  “ :شعر بذلك في منطوق الشخصيات، كقولهمالإله، ن
الإنسان ملك لله وعليه طاعته والعمل بكتابه وسنة رسوله صلى الله عليه  “،  “[8]ينسى من يتذكره

م وأمانة حتّّ  هذا حقّ الله وحقّ الله التزا“ ،“[9]وسلّم، الخير يسعى إل من يطيع الوهّاب الرزاّق 
، وأيضا، نستنتجها من سلوكيات وأفعال الشخصيات، حيث بذل المؤلف جهدًا واضحًا  ”[10]الممات

لبسط رؤيته تلك في حميميّة الروابط الاجتماعيّة، ونقاوة الحياة الزوجية والعائلية وحلاوتها بشكل  
ما أبي هل أملك أن أعترض أنت تملكن من رأسي حتّ قدمي ثمّ أنت تردّد دوما أنّ الإنسان و “ ميّز،

رغم كل مظاهر  “، ”[11]يملك ملك لله ولله حقّ التصرّف بماله وكل ما نقرّر ونفعل هو بإذن منه
كما تتجلّى تلك  ،”[12]البرد إلّا أنّ حضن أمّه هو دفء العالم … حضنها يفوق كلّ أغطية العالم

https://aleph-lam.com/2022/12/23/%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AD%D8%AB-%D8%B9%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%8A%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AB%D9%84%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D8%B7%D8%A7/#_ftn8
https://aleph-lam.com/2022/12/23/%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AD%D8%AB-%D8%B9%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%8A%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AB%D9%84%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D8%B7%D8%A7/#_ftn9
https://aleph-lam.com/2022/12/23/%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AD%D8%AB-%D8%B9%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%8A%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AB%D9%84%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D8%B7%D8%A7/#_ftn10
https://aleph-lam.com/2022/12/23/%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AD%D8%AB-%D8%B9%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%8A%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AB%D9%84%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D8%B7%D8%A7/#_ftn11
https://aleph-lam.com/2022/12/23/%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AD%D8%AB-%D8%B9%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%8A%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AB%D9%84%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D8%B7%D8%A7/#_ftn12


تأثيرها جليّا وبشكل متكرّر على   النظرة في العلاقة بين الرجال والنساء، صورة باذخة للمرأة التي يلوح
حياة الرجل وسعادته، مجاهد وصبيحة يتّسمان بالبساطة والبراءة وإنكار الذات، نبعهم الرئيسي هو  

الدين، يلتقيان في العمل بالحقول فيتعلقان ببعضهما ويرتبطان إلى آخر العمر، وقد كان محظوظا بوجودها  
نّّا في غيابه الذي امتدّ لعشرات السنين وفقدانه للذاكرة احتفظت في حياته، زوجة رائعة وأم مثاليّة، إذ أ

ينهض باكرا يغتسل  “بودّه وكافحت من أجل تحقيق وصيّته في تعليم الأبناء وتربيتهم تربية صالحة، 
ويصلّي لا يسهو عن أيّ صلاة هكذا كان حرص الأم على الصلاة وعلى تعلّم القرآن الكريم ثمّ  

هذه المرأة حافظت على مجاهد ولم تبعه “ :، يقول في حقّها الزوج“[13]الذهاب إل المدرسة
وانتظرت وأنا غائب لا تعرف حيا كنت أو ميّتا وانتظرت أيضا وأنا معها فاقد الذاكرة لم تشك ولم  
تتذمر، عرفتم الفارق، الحياة ليست سلب حقوق وتغليب مصالح، الحياة لحم ودم ومودّة ورحمة،  

، ويتحدّث عنها الابن الأصغر صلاح، راوي سيرتها، هو  “[14]بلا انتظار ثمن العطاء  الحياة عطاء
على مدار الأيّام وجدتك إنسانة “ :الصورة الحية للريفي النموذجي، في رسالة وجّهها إليها بعد وفاتها

صلبة قويةّ لا تنحن إلّا لله .. كافحتُ حتّّ يتحقّق حلمك لنقول للعالم أننّا أولاد لإمرأة ضحّت، 
 ”.[15]ار حلمهاوالحمد لله نالت ثم

هذه هي الصورة المثلى للحياة الجميلة في رواية “متتالية حياة”، رواية مُتلفة في الأسلوب والغرض، 
الناس فيها متفوقون من الناحية الأخلاقية، يُأرون إلى الله عندما يتألمون، ويقومون بعبادته بكل  

 .عا لهمإخلاص، حتّّ إنّ الشرّ الذي يصيبهم يكون أحيانا ناف 

 ولكن، ماذا عن الشقاء وشظف العيش؟ هل يكفي الإيمان وحده للعيش حياة مثالية؟ 

إن الكاتب وإن كان يبحث عن سعادة شخصيات روايته التي تتشابه في حرصهم على الأخلاق والعدالة  
كون العلم متاحا  الالهية، يعتقد أنّ الحياة المثلى تكمن في اقتران الإيمان بالعلم والمعرفة، ويدعو إلى أن ي

للجميع تماما مثل الماء والهواء، فالعقل عنده يتوقّد ويتوهّج من شظف العيش، ويورّث ويستمرّ إذا ظلّ  
مستندا على الطبقة الكادحة وقيمها، ولا يزوغ المرء عنها مهما حقّق من نجاح وعلا شأنه وذاع صيته  

https://aleph-lam.com/2022/12/23/%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AD%D8%AB-%D8%B9%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%8A%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AB%D9%84%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D8%B7%D8%A7/#_ftn13
https://aleph-lam.com/2022/12/23/%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AD%D8%AB-%D8%B9%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%8A%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AB%D9%84%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D8%B7%D8%A7/#_ftn14
https://aleph-lam.com/2022/12/23/%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AD%D8%AB-%D8%B9%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%8A%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AB%D9%84%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D8%B7%D8%A7/#_ftn15


رحلة أبناء صبيحة: سميحة مجاهد الفقّي وشقيقيها وحاز أعلى الدرجات، فهو بهذه المقاربة التي وثقّها في  
محمد تزداد خطواته قفزا بثبات ورسوخ بنجاحاته العلميّة والحياتيّة )…(  “ :محمد وصلاح، إذ يقول

ورغم حضوره لقاءات الوزراء والوفود )…( لم ينس على الإطلاق ريفيته وطباعه وقيمه التي  
ريةّ ابن خلدون الاجتماعية. وبعض مقارناته الغريبة التي بدت  ، يقترب أكثر من نظ”[16]ترسّخت به

كشمس منتصف الليل تؤدّي غرضها في هذا الاتّجاه، المقارنة العجيبة بين الغني والفقير، وعلاقتهما  
الزوجية عند الكبر، ونوعية مطالعاتهما، وكيفيّة إعداد مشروبيهما، أحدهّا قادر على إتيان الزوجة وحتّ  

، يقرأ  “وجدت نفسها ابنة لرجل طاعن بالعمر“ ما هو الحال بالنسبة لوالد صبيحة التيالإنجاب ك
القرآن ويصنع المشروب بنفسه، وبين صلاح المرفهّ في أواخر أيّامه يشعر بأنّ الخصوبة قد توقفّت عنده،  

لعيش  هي ذهبت إليهم بداعي أنّها لا تستطيع ا“ويقرأ الجريدة، ويشرب مشروبا من إعداد خادمه، 
طويلا بعيدا عنهم وعن الأحفاد )…( مبرر الحنين والشوق لا يقنعه، النساء عندما يشعرن بانتهاء  
الصلاحية الزوجية مشاعريا وجسديا يقفزن من السفينة )…( يبدآن بالنوم على سرير آخر بذات  

ى  الحجرة، ثمّ بعد حين يطلبن أن تكون لهن حجرة خاصة، ثمّ فيما بعد يبحثن عن طرق أخر 
كالذهاب عند ابن أو ابنة، إل أن يصل إل نهايته بالهجران التام، )…( هنّ يعرفن مؤشر رجولته  

 “[17].ولياقته العطائية، )…( الرجل عندما يشعر بالنضوب يتحول إل مريض لا إرادي

مَنِ من حولِكَ. تشدّكَ في الختام، حين تبدأُ في قراءتِها لن تستطيعَ التوقّفَ للحظةٍ، ولن تشعُرَ بحركةِ الزَّ 
سطورهُا شدًّا وتْأسُرُكَ من فاتحةِ الكتابِ إلى نّايتِهِ، بل من عتباتِ الرّوِايةِ إلى آخِرِ سطرٍ في آخِرِ فُصُولِها،  

ثلَى للحياةِ،  
ُ
إِذْ أنّ العنوانَ يوُحي بمتتاليةِ حياةٍ مفردَةٍ لكنّها لصيغة جمع. والتّصديرُ يشيُر إلى الطرّيقةِ الم

 .وتقطَّعُ السَّردِ وسيلةٌ للإثارةِ والتَّشويقِ 

عندما يضع القارئُ الروايةَ جانبًا متفكّراً في أحداثهِا ووقائعِها سيكتشفُ أنَّ الكاتبَ لم يتحدّثْ عن حياةٍ  
ثةُ،  واحدةٍ بل تعقَّبَ مصائرَ أفرادِ أُسرةٍ بأكملِها، من قرية الصوامعة شرق، الزوجُ والزوجةُ، وأطفالُهما الثلا
مُتتبعًا حركاتِهم ودوافِعِهم. تتعرّضُ صبيحةُ للطردِ من القرية بعد سفر زوجِها مجاهد وفقدانهِ للذاكرة، 

https://aleph-lam.com/2022/12/23/%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AD%D8%AB-%D8%B9%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%8A%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AB%D9%84%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D8%B7%D8%A7/#_ftn16
https://aleph-lam.com/2022/12/23/%D8%A7%D9%84%D8%A8%D8%AD%D8%AB-%D8%B9%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%8A%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%AB%D9%84%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%B1%D9%88%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D8%B7%D8%A7/#_ftn17


فتلجأ هي وأبناؤها إلى قرية ميت بدر خميس وهناك تقوم بمعيّة أهالي القرية بتنشئة الأبناء النشأة  
اكي فيه أسلوب المنفلوطي، وبشحنة قويةّ  الصحيحة فتُجازى في النهاية الجزاء الأوفى، بأسلوبه الذي يح

من العاطفة، يطرح أحمد طايل العديد من القضايا مع التركيز الكلّي على القيم السّامية كالطيبة والفضيلة 
والمحبّة والتسامح والتعاون والإيمان الصادق بالله، لنستخلص من الرواية العِبرةَ التي مفادها أنّ المعاناةَ والألمَ 

 .نسانا ناجحاتُلق إ

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 الأنطولوجيا والسيميائية في المتن الروائي للأديب المصري أحمد طايل

 عبد اللطيف مغوار.أ



 المغرب 

 

 المقدمة 

الروائية، كفضاء نثري متداخل بين الواقع والخيال، بين الوعي والذاكرة، تحمل في طياتها  إن الكتابة 
إمكانات معرفية وفلسفية تتجاوز حدود السرد التقليدي. وفي هذا الإطار، نجد أن النصوص  

تقدم رؤية سردية خصبة تمزج بين العمق الفلسفي والتوثيق   أحمد طايلالسردية للأديب المصري 
للخبرات الإنسانية، لتشكل بذلك مشروعا روائيا يواكب التحولات النفسية والاجتماعية  الوجودي

الأنطولوجيا والسيميائية في المتن الروائي  "والثقافية في سياق العالم العربي المعاصر. إن هذه الدراسة، 
ية والبنائية في  ، تسعى إل تقديم قراءة نقدية منهجية متعددة المستويات للخيوط الدلال"لأحمد طايل

 .سبع روايات تمثل متنا سرديا متكاملا في رؤية طايل الروائية

إن اختيار هذا الموضوع ينبع من إيمان أكاديمي راسخ بضرورة تجاوز قراءات الأداء السردي  
السطحي في الأعمال الروائية الحديثة، إل قراءة أعمق تعنى ببنية الوعي الإنساني داخل النص،  

سياق تلك الأعمال التي تنشغل بقضايا الهوية، الذاكرة، الزمن، والمكان، وهي مفاهيم وبالذات في 
شكلت جوهر المشروع الروائي لدى طايل في معظم أعماله. فالأدب، وفق هذا المنظور، زيادة على  

أنه انعكاس للمجتمع، فهو محاولة لفهم الوجود الإنساني في لحظة تفاعله مع ما يحيط به من قيم  
 .ديات ثقافية واجتماعيةوسر 

الذي يعنى بالوجود والعلاقة  المنهج الأنطولوجي: في هذا العمل، سنعتمد مقاربات نقدية متكاملة
التي تعنى بتحليل العلامات داخل النص وتفسير دلالاتها،  السيميائية المتأخرةبين الذات والعالم، و 

اعي والسيكولوجي. إن هذا التثاقف  الذي يضع النص السردي في سياقه الاجتم النقد الثقافي و 
المنهجي يمثل رؤية نقدية شاملة تسمح بفهم النص الروائي بالدرجة الأول على أنه تركيب معقد من  



العلامات الدالة التي تؤسس لبنية وجودية وفلسفية. وقد اتخذنا هذا النهج تحديدا لأن نصوص  
ق بالوجود والذاكرة، وهي تيمات لا يمكن طايل تظهر تكرارا واعيا للتيمات المركزية التي تتعل

 .تفسيرها بكفاءتها إلا عبر هذا النوع من التحليل المتعدد المستويات

مدخل موجز إل شخصية  وقبل الانطلاق في قراءة الأعمال السردية نفسها، من المهم تقديم 
ية ريفية تتسم  ، ونشأ في بيئة زراع1956طنطا سنة لد أحمد طايل في الأديب ومشروعه الفكري. و 

بالدفء الاجتماعي والحميمية المعرفية؛ وهي البيئة التي سيظل تأثيرها واضحا في نصوصه الروائية،  
سواء في بناء الفضاء السردي أو في تمثيل الشخصيات. وقد عمل طايل لسنوات طويلة في القطاع  

لاقتصادية داخل نصوصه، المصرفي، وهو ما منح رؤيته نبرة خاصة في تناول القضايا الاجتماعية وا
  .حيث تتقاطع القيم الإنسانية العميقة مع تعقيدات الحياة المعاصرة في مجتمعه

إن تجربة طايل البحثية والثقافية لم تقتصر على السرد فقط، بحيث أنها امتدت إل الكتابات  
انينات، مما  الصحفية والتحقيقات الثقافية، كما شارك في صفحات ثقافية وصحفية منذ أوائل الثم

يعكس وعيه العميق باحتياجات الثقافة العربية المعاصرة وإسهامه في الحوار الثقافي العام. وقد أظهر  
والانزياح عن الذات والهوية، وهو ما يتجلى   تحرير الفكر العربي من الانغلاق في حواراته حرصا على  

 لعمق المحلي نفسه. في رؤيته لأدب يتجاوز حدود المحلي إل العالمي، انطلاقا من ا

، ويتعامل مع هذه الذاكرة والحضور والغياب والعودةفي أعماله الروائية، يشتغل طايل على مفاهيم 
فهو يعتبرها عناصرا تشكل بنية الوجود لدى  المفاهيم أكثر من كونها موضوعات سردية، 

الشخصيات. فالذاكرة، في هذا السياق، تتحول إل فعل مقاومة للنسيان، وإل أداة لإعادة بناء  
الهوية الذاتية والجماعية. وقد تناول في رواياته قضايا اجتماعية مركزة لا تخرج عن صلب التجربة  

حالة إل ما هو وجودي وعميق؛ ذلك أن الإنسان، في  الإنسانية، لكنها تعرض بأسلوب يتسم بالإ
عالم طايل الروائي، يمارس الوجود كحقل معقّد تتداخل فيه قيم الماضي، وضغوط الحاضر،  

 .وإمكانيات المستقبل



، لا يمكن اختزاله في  تكونا سرديا كثيفاومن هذا المنطلق، تبنت هذه الدراسة قراءة رواياته باعتبارها 
ة للحبكة وحدها، بل يجب فهمه بوصفه نصا متداخلا مع سياقات أوسع تتعلق  البنية السطحي

بالوجود الإنساني، بالذاكرة، بالذات، وبالآخر. إننا هنا لا نبحث عن تعدد أحداث وتقلبات درامية  
متجذرة داخل السرد نفسه، تتلوى   أبعاد فلسفية وجودية ودلالات رمزيةبمفردها، إننا نبحث عن 

تيمات والسياقات البنائية. وهذا ما جعل من المنهج الأنطولوجي والسيميائي الخيار  عبر تكرار ال
الأنسب لقراءة هذه النصوص. كما أن النقد الثقافي سيمكننا من ربط هذه الروايات بمحيطها  

 .الاجتماعي والفكري، مرافقا النص بالبيئة الثقافية التي أنتجه فيها كاتبها

أداة تأمل في الذات  دراسة ينبع أيضا من رؤية نقدية ترى في الرواية الإطار المفاهيمي لهذه ال
، أكثر من مجرد سرد لأحداث متسلسلة. وهذا التوجه يتماشى مع ما نجده في الأقوال  والوجود

،  التفاعل النقدي مع الذات والآخروالمواقف الفكرية لأحمد طايل نفسه، الذي يؤمن بضرورة 
سع الذي ينتج فيه النص، وهو ما يجعل من أعماله النصوص التي  وإدراك السياق الثقافي الأو 

  تستحق قراءة نقدية معمقة.

بهذا ينطلق هذا المشروع في أبوابه الثلاثة: استكشاف البنية السردية والأنطولوجية للزمن والذاكرة  
ة )الباب )الباب الأول(، ثم تحليل الهوية والنسق الاجتماعي عبر الشخصيات والدلالات السيميائي

الثاني(، وختاما دراسة الميتاسرد والسيرة والاختتام الفلسفي للمشروع )الباب الثالث(. إن هذا  
التوزيع لا يهدف فقط إل إبراز مراحل التحليل، إنّا يهدف أيضا إل تقديم رؤية متكاملة تمكن 

 .القارئ من فهم عمق النص ومقاصده الفلسفية، بعيدا عن الانطباعات السطحية

إن اختيار دراسة أعمال أحمد طايل الروائية لم ينبع من رغبة في تحليل نصوص سردية ضمن إطار  
نقدي تقليدي، كان من قناعة بأن هذا المشروع الروائي يطرح أسئلة تتجاوز الأدب بوصفه فنا،  

العودة،  من الذاكرة، و  - لتلامس مناط الوجود الإنساني ذاته. فقد بدت العناصر المتكررة في كتاباته 
وكأنها نسيج فلسفي يعيد تشكيل الخبرة   -والعائلة، والقرية، والميراث القيمي، والموت، والغياب



الإنسانية من جذورها، وإن كانت تبدو للقارئ العادي كأنها مجرد عناصر حكائية تتوال على  
التي ترى في   صفحات الروايات. وقد شكل هذا الوعي الدافع الأول لتبن هذا النوع من المقاربة،

 .النص الأدبي حدثً معرفيا وكشفا أنطولوجيا قبل أن يكون حكاية أو بنية فنية

وإذا كانت بعض القراءات النقدية تنطلق في تقييم الأعمال الروائية من التركيز على عناصر الحبكة،  
اوز  وبناء الشخصيات، واللغة، وتعدد الأصوات وتوترات السرد، فإن هذا المؤلّف يسعى إل تج

ثنائية النجاح/الإخفاق الفن إل مقاربة أكثر عمقا، تعنى بما يحرك النص من الداخل: الوعي  
الوجودي الذي يؤطر التجربة الإنسانية كما تتجلى في السرد، كما قال طايل في إحدى الحوارات:  

لمقدرة على  "أمران أحرص عليهما فيما أكتب وهما الجانبان الرؤيوي والجمالي، ضمن معادلة أزعم ا
العدد:  -)الحوار المتمدندمجهما. لم أكتب إل الآن ما لا يخدم رؤيتي كإنسان ذي خصوصية".  

7959 - 2024   /4   /26 ) 

فلسفة هذه الدراسة إذن قائمة على أن الأدب لا يقاس دائما بمقدار تعقيده الفن، بل بمقدار ما  
ذاكرة، والماهية. ومن هنا جاء القرار بأن  يخلقه النص من أسئلة كبرى حول الإنسان، والوعي، وال

ثقافي مزدوج، لا يتجاهل الأدوات السردية، لكنه يتجاوزها -تكون هذه المقاربة ذات بعد فلسفي
 .ليبحث فيما وراءها

لقد تبين، من خلال قراءة أعمال أحمد طايل السبعة، أن الكتابة عنده أكثر من مجرد مشروع روائي 
رغم اختلاف   -ية متكاملة تشكل حلقات في سلسلة واحدة. فالروايات متتابع، نحن نعتبرها رؤ 
، لا  كوربس" متكامل"تظهر تماسكا دلاليا ومعرفيا يسمح بالنظر إليها كـ  - عناوينها وزمن كتابتها 

كأعمال منفصلة. هذا ما يجعل الدراسة الحالية تسعى إل تقديم قراءة شاملة تضع النصوص السبعة 
وتعتبرها تجليات متعددة لمشروع سردي وفلسفي واحد، يعيد صوغ الإنسان في  داخل إطار واحد، 

 .مواجهة ذاته ومجتمعه وعالمه



وتتضاعف أهمية هذه القراءة إذا أدركنا أن طايل ينطلق من تجربة اجتماعية ومهنية وثقافية تتسم  
رجل عرف المدينة،   بالتناقضات؛ فهو ابن قرية راسخة الجذور في دلتا النيل، لكنه في الوقت نفسه

وتقلد وظائف مصرفية، وعاش في فضاءات اجتماعية تتقاطع فيها القيم التقليدية مع مقتضيات 
العصر. وهذا التنوع في التجربة الحياتية سيترك دون شك أثره العميق في أعماله، حيث تتجاور القيم  

لية، التي تظهر في رواياته القروية الأصيلة مع متطلبات المؤسسات الحديثة، خاصة المؤسسات الما
بكونها فضاءات رمزية للصراع بين القيمة والمنفعة، بين الأخلاق والربح، وبين الاستقامة والضغط 

 .الاجتماعي

، أي نصوص تقف بين حدود  نصوصا بينيةهذه الخلفية المتعددة هي التي دفعت إل اعتبار رواياته 
الاجتماعية. ولأجل هذا، جاء القرار بأن تقرأ هذه   الأنواع الأدبية والأنظمة القيمية والمجالات

 :الروايات من خلال ثلاثة محاور منهجية كبرى

   أولا: المقاربة الأنطولوجية

وتهدف إل النظر في النصوص كخطاب عن الوجود، وعن العلاقة بين الإنسان وزمنه وذاكرته، وعن 
مكانا، أو قيمة، أو إنسانا، أو لحظة  سواء كان هذا الأصل  -تجربة العودة الدائمة إل الأصل 

. إن تكرار مفهوم العودة في أعمال طايل تقنية سردية، لكنها بكل تأكيد ترسيخ للحاجة -زمنية
الوجودية إل ترميم الذات عبر استحضار ما يشكل جوهرها الأول. ولهذا ركزت هذه المقاربة على 

 .كن تجاهلها في فهم مشروعه الروائيالزمن، والذاكرة، والهوية، كعناصر أنطولوجية لا يم

  ثًنيا: المقاربة السيميائية المتأخرة

مشبعة بالعلامات، وخاصة   -رغم بساطة لغتها  -وقد اتخذنا هذا المنهج لأن نصوص طايل 
العلامات البارزة في العتبات النصية كالعناوين، والإهداءات، والوصايا، والتذييلات، وهي عناصر 

ة لأنها تشكل إطارا معرفيا يسبق النص أو يوازيه، ويمنح القارئ مفاتيح لفهمه. تستحق قراءة دقيق



وقد تبين أثناء القراءة أن العناوين نفسها تحمل قدرا كبيرا من الدلالة المختزلة، كأنها نصوص قائمة 
بذاتها. وأمثلة ذلك كثيرة: "الوقوف على عتبات الأمس"، "عيد ميلاد ميت"، "شيء من بعيد  

 ."… وكلها عناوين تحمل بنية فلسفية مكثفة تشي بطبيعة العالم الروائي قبل الدخول إليهناداني

  ثًلثاا: النقد الثقافي والسيكولوجي

وقد بدا ضروريا لفهم علاقة النص بمصادره الثقافية والاجتماعية، ولتفسير العناصر التي تتكرر  
يس مجرد اختيارات جمالية. فالعمل داخل الروايات بوصفها تمثيلات لوعي اجتماعي أوسع، ول

المصرفي، مثلا، لا يظهر في نصوص طايل كإطار مهن فحسب، لأننا نجده يتحول إل رمز للنظام  
الاقتصادي والقيمي الذي يفرض منطقه على الإنسان، ويضعه بين مطرقة الواجبات العملية 

التحليل الثقافي ضروريا لتفسير  وسندان الحفاظ على منظومة القيم العائلية والريفية. وهنا يصبح 
 .هذا الصراع 

ولذلك، لم تكن الرغبة مجرد تقديم قراءة نقدية، لأنا رمنا تقديم كتاب أكاديمي متكامل يبرر اختياراته،  
ويمنح القارئ الأدوات المعرفية التي تمكنه من فهم سبب اختيار هذه المناهج دون غيرها. فالدراسة 

ى قبول نتيجة مسبقة، على العكس من ذلك إنا وبكل موضوعية تتيح له  لا تريد أن تجبر القارئ عل 
أن يتابع تطور الفكرة عبر فصول واضحة، حيث ينتقل التحليل من الزمن والذاكرة إل الهوية  

 .والمجتمع، ثم إل الميتاسرد والرؤية الفلسفية، دون أن يفقد تماسكه

يتوزع على ثلاثة أبواب، كما جرى عرضه في الجزء وقد اعتمدنا في هذا المؤلّف بناء منهجيا هرميا 
الأول، لكن هذا الجزء من المقدمة يسعى إل شرح الأسباب العلمية وراء اعتماد ذلك البناء.  

لم يصمم ليكون قراءة   -المعنون بالبنية السردية والتشكيل الأنطولوجي للذاكرة   -فالباب الأول 
 مقدمة الدراسة لأنه يمثل المدخل الطبيعي لقراءة باقي  تقنية في الزمن والفضاء، إنّا وضعناه في 



الروايات. فمن دون فهم بنية الذاكرة في أعمال طايل، لا يمكن فهم الشخصيات، ولا الأحداث،  
 .ولا دوافع العودة، ولا طبيعة السرد الدائري الذي يطبع كثيرا من نصوصه ..

نقد النسق الاجتماعي، فقد جاء لأن أعمال طايل  أما الباب الثاني، الذي يتناول الهوية والماهية و 
.  -سواء هوية الفرد، أو العائلة، أو المجتمع، أو القيمة نفسها - كلها تقريبا تدور حول سؤال الهوية 

وتحتاج مقاربة هذا السؤال إل منهج يسمح بفهم البنية الثقافية التي تنتج الشخصيات، 
خاصة شخصيات الأب والأم، وشخصية 'البطل العادي  و'الأركيتايبات' التي تتكرر في أعماله، 

Everymanالتي تظهر باستمرار كمحور للقيم لا كمحور للأحداث '. 

الباب الثالث، الذي يعالج الميتاسرد والسيرة والموت كخاتمة فلسفية للمشروع السردي. وقد  ثم يأتي 
وضع هذا الباب في النهاية لأنه يتعامل مع طبقة أعلى من النص، طبقة تتطلب فهما عميقا لما  
للقارئ  سبق، ولا يمكن استيعابها من دون المرور بالتحليل الأنطولوجي والسيميائي. وهذا البناء يتيح 

 .أن ينتقل من القراءة الوصفية إل القراءة الفلسفية بسلاسة

يكتسب هذا الكتاب مشروعيته من طبيعة النصوص الروائية التي يتناولها، ومن طبيعة الأسئلة التي  
تثيرها لدى القارئ والباحث على حد سواء. فالدراسات الأكاديمية التي تعنى بالمقاربات الفلسفية  

 الأدب العربي المعاصر ما زالت محدودة، سواء من حيث الموضوعات أو من حيث  والسيميائية في 
العناية بمنجز الكتاب الذين يشتغلون خارج الدوائر الأكاديمية الصرفة. وحين يتبين أن كاتبا مثل  

أحمد طايل قد بنى مشروعا سرديا متسقا يمتد عبر سنوات، فإن الحاجة تصبح ملحة إل دراسة تنظم  
تن، وتعيد ترتيب عناصره، وتكشف الروابط الخفية بين نصوصه. من هنا جاءت فكرة هذا  هذا الم

الكتاب، باعتباره أكثر من قراءة إضافية لنصوص روائية، فقد أردنا ان يكون خطوة أول نحو وضع  
مشروع طايل ضمن سياق النقد العربي المعاصر، مع منح هذا المشروع قيمة أكاديمية تليق باتساقه  

 .اسكهوتم



لقد وضعت هذه الدراسة على أساس أن النص الروائي كمادة حكائية وفي نفس الوقت كوثيقة 
ثقافية، وسيكولوجية، واجتماعية، وفكرية. ومن هنا، كان من الضروري أن نبدأ مؤلفّنا بمقدمة 
م هذا  موسّعة تعرف بالمشروع الذي تنتمي إليه هذه النصوص، وتشرح للقارئ طبيعة الرؤية التي تحك

العمل الأكاديمي، وأسس الاختيارات التي وجهت بناء الفصول والأبواب. إن أي دراسة نقدية،  
لكي تكون ذات قيمة، يجب أن تدرك أن القارئ يدخل معها في تبادل معرفي؛ فهو يأتي متطلعا إل  

ها  فهم جديد للنصوص، ويخرج وقد حمل معه تصورا أكثر عمقا عن طريقة اشتغالها، وعن علاقت
 .بمحيطها الثقافي والفكري. وهذه المقدمة هي الخطوة الأول التي تمهد لهذا الفهم

إن النصوص الروائية التي يتناولها هذا العمل تمثل، في مجموعها، تجربة سردية لها خصوصيتها وفرادتها  
 توجه داخل المشهد الأدبي المصري والعربي. فهذه الأعمال لا تكتب تحت ضغط اللحظة الآنية، ولا

إل جمهور يسعى إل استهلاك حكائي سريع، إنها بكل فخر تدون برؤية تعنى بالإنسان في رحلته  
اليومية نحو إدراك ذاته وموقعه داخل العالم. وهذه الرؤية تتبدى بوضوح في انشغال الروايات بقضايا 

إدراك الحاضر،   ذات طابع اجتماعي شامل: البحث عن الأصل، توارث القيم، العلاقة مع الماضي،
وحضور العائلة كإطار حامل للمعنى. وهي قضايا تجعل من مشروع طايل مشروعا ينتمي إل الأدب  

 .الذي يحرص على تأسيس هوية سردية لا تنفصل عن هوية الذات

ومن هنا، لم يكن الغرض من هذه الدراسة أن تقدم أحكاما أو تقييما للأسلوب أو اللغة أو البناء  
ليست الهدف الأول للمؤلف كما أشرنا سابقا. إن الهدف   -رغم أهميتها   -الجوانب  الفن، فهذه 

الأول هو أن يضع هذا العمل النصوص السبع في موقعها الطبيعي داخل سياق الإنتاج الأدبي  
العربي، وأن يعرف القارئ بالمبادئ التي تجعل من هذا الكوربس وحدة متماسكة تستحق الدراسة. 

هذا السياق أن طايل يكتب من خارج المؤسسة الأدبية التقليدية، دون أن يفقد ومن اللافت في 
القدرة على تقديم خطاب تتقاطع فيه الإنسانية والحكمة الشعبية والتجربة الحياتية المباشرة. وهذا  

 .وحده يبرر ضرورة التعاطي مع نصوصه كمواد خصبة للدراسة متعددة المقاربات



التمهيدية التركيز على الجانب التعريفي والتأطيري، بمعنى تقديم المفاتيح وقد جرى في هذه المقدمة 
الأساسية لفهم طبيعة العمل، دون التوغل في التفاصيل التحليلية التي ستأتي في صفحات لاحقة. إن  

هذا التقديم ضروري، لأنه يمنح القارئ فكرة واضحة عن طبيعة الموضوع، ويساعده على الدخول  
روح نقدية وذهنية مستعدة لفهم طريقة بناء الدراسة. فالقارئ هنا مقبل على قراءة  إل الفصول ب

مشروع يمتد على عشرات الصفحات، ومن ثم يحتاج منذ البداية إل تصور شامل حول المنهج،  
والهيكلة، والمبررات، وحول سبب الجمع بين مقاربات تبدو للوهلة الأول غير متجانسة، لكنها في  

 .كاملةالحقيقة مت

وفي هذا الإطار، نوضح في هذه المقدمة أن اعتماد هذا المنهج المركب لم يكن نتيجة اعتباطية  
بحسب طبيعة النصوص المدروسة. فهناك نصوص ثقيلة بالعلامات، وأخرى غنية بالبنية الزمنية،  

نظور. كما  وأخرى تسير في خط مواز للسيرة الذاتية، مما يجعل من الضروري أن تقرأ عبر أكثر من م
أن الاختلاف الواضح بين خلفية المؤلف الريفية وبيئته المهنية الحديثة منح نصوصه طابعا مزدوجا،  

يستدعي تحليلا يتجاوز حدود النقد الأدبي التقليدي، نحو قراءة ذات عمق ثقافي وفلسفي  
 .واجتماعي

ينتمون إل التجربة الحياتية   ويأتي هذا العمل، كذلك، في سياق رغبة بحثية في إعادة الاعتبار لكتاب
المباشرة، لا إل التجربة الأكاديمية الصارمة وحدها. فالأدب العربي عرف أسماء كبيرة خرجت من 

عمق الحياة اليومية، ومن تجارب العمل البسيط، ومن الاحتكاك المباشر بالناس. وأحمد طايل ينتمي  
س حكرا على المختبرات الجامعية، وإنّا هو فعل إل هذا النوع من الكتاب الذين أثبتوا أن الأدب لي 

إنساني أصيل ينطلق من التجربة والمعاناة والتأمل. وهذا ما يجعل من دراسة نصوصه إضافة حقيقية  
للمكتبة النقدية العربية، لكونها تتيح لنا أن نفهم كيف يشتغل الكاتب الذي لا يعتمد على نظريات  

 .ط لحظات إنسانية صادقةمعقدة، لكنه يمتلك قدرة على التقا



ومن بين الأهداف المركزية لهذه المقدمة أيضا توضيح أن بناء هذا المؤلَف جاء على أساس خطة  
تدريجية تتصاعد من العام إل الخاص، ومن المفاهيم الواسعة إل التفاصيل الدقيقة. فالقارئ سيجد 

 ينتقل بعدها إل أبواب تتناول الهوية  في البداية أبوابا تركز على بنية الزمن والسرد والذاكرة، ثم 
والمجتمع، ويصل في النهاية إل أبواب تعنى بميتاسرد الروايات والسيرة الذاتية والعتبات النصية  

والموت بوصفه أفقا دلاليا. وهذا البناء كتقسيم تنظيمي، هو خيار منهجي يهدف إل تمكين القارئ  
 .النصوص، قبل الدخول في المستوى التحليليمن إدراك المجال الواسع الذي تتحرك فيه 

كما أن هذه المقدمة تمهد للقارئ أيضا فكرة مهمة تتعلق بأن الهدف من الدراسة ليس الدفاع عن 
النصوص ولا تبريرها، بقدر ما تروم تقديم قراءة منهجية تتعامل معها كمادة معرفية تحتاج إل تفسير. 

ص باحترام، وليس بانبهار، ويقف منها موقفا علميا لا يميل  وهذا يعن أن الباحث يتعامل مع النصو 
إل المجاملة ولا إل الإدانة. فالمهمة هنا ليست تلميع صورة الكاتب ولا تقويضه، وإنّا أبعد من ذلك  

وبكل أمانة كشف العناصر التي تسهم في بناء عوالمه الروائية، وفهم طبيعة الرؤية التي تحرك هذه  
 .العوالم

، إذ يدخل إل الدراسة بعد هذه المقدمة، يكون قد امتلك تصورا واضحا عن طبيعة  والقارئ
المؤلف، وعن أسباب اختيار هذا الموضوع، وعن المنهج الذي يحكم فصوله، وعن الخلفية الفكرية  
للكاتب الذي ندرس أعماله. وهذا ما يجعل من المقدمة خطوة أساسية في فهم المؤلف. فالكتاب  

  -وبخاصة الأدب الذي يشتبك مع أسئلة الإنسان الأساسية  -فكرة أن الأدب  كله قائم على 
 .يستحق أن يدرس بعمق، وأن يفهم باعتباره مشروعا كاملا، لا كمجرد نصوص متفرقة

هذه المقدمة تأتي لتضع أمام القارئ صورة شاملة عن طبيعة الكتاب، ويهيئه للانطلاق في صفحات  
استنباط. وبذلك يكون هذا العمل قد رسم حدوده من البداية: إنه  تأتي محملة بتحليل وتعليل و 

كتاب في النقد الأدبي الرفيع، يعالج نصوصا ذات طبيعة خاصة، وينطلق من رؤية أكاديمية منهجية،  



ويقدم مقاربة موسعة لمتن سردي يشتبك مع أسئلة الإنسان والذاكرة والوجود والمجتمع، دون أن يقع  
 .تبسيطفي فخ التسرع أو ال

وختاما نقدم خطوة تنظيمية أخيرة قبل الانطلاق في صلب الدراسة. هدفها الأساسي ثلاثة أشياء 
متكاملة: تأكيد المأسسة المنهجية للعمل، تحديد المنهجيات الفرعية والإجرائية التي ستطبّق داخل  

هذه   الفصول، ووضع القارئ في إطار معرفي واضح عن صاحب المشروع السردي الذي تدرسه
الصفحات. نعرض فيما يلي هذه العناصر بصيغة منظمة وواضحة، مع بعض الإشارات الوثًئقية 
عن الكاتب لا لأجل النقاش النقدي، ولكن بغية تأطير السياق الذي ولد فيه الكوربس ولفهم  

 .سبب توجنا نحو هذا الطرح

 :أولا: تأكيد المأسسة المنهجية

لقد اخترنا في هذه الدراسة مقاربةٌ مركبة تجمع بين ثلاثة آفاق منهجية تراعي طبيعة النصوص وطبيعة  
الأسئلة التي تثيرها. وهذه المقاربة لا تقحم منهجا على نص، إنّا تستدعى منهجيا بما ينسجم مع ما 

، والسيميائية  تكشفه القراءة التمهيدية: الأنطولوجيا )الاهتمام بالوجود والذاكرة والزمن(
الباراتكستية )الاهتمام بالعتبات والعناوين والإهداءات كحاملة لمدلولات متقدمة(، والنقد الثقافي 

)المعالجة التي تضع النص في علاقته ببناء المجتمع والقيم والمؤسسات(. لقد جاء الجمع بين هذه  
ند القراءة الأولية، طبقات المكونات لسبب منهجي واضح: كل رواية من روايات الكوربس تقدم، ع

من الدلالة تقع على مستويات مختلفة )وجودي/بارتكستي/اجتماعي(، ومعالجة أي مستوى بمعزل 
عن الآخرين تفضي إل قراءة ناقصة. لذا تستدعي طبيعة المادة منهجا مركبا مرنا يستطيع أن ينتقل 

 .بين مستويات الدلالة دون تشظ منهجي

   :داخل الفصول ثًنيا: البنى الإجرائية



لكل فصل من فصول هذا العمل تصميم إجرائي واضح يضمن تتابعا منطقيا بين العرض والوصف  
والتبرير المنهجي )ليس التحليل(. باختصار، ستتبع كل وحدة بحثية آلية ثلاثية الخطوات: تقديم  

لسمات مختصر يصف البناء النصي المعن )دون تحليل(، عرض قائمة العلامات والعتبات وا
الشكلية التي ستعالج لاحقا )كمؤشرات بحثية مصنفة(، وبيان الأدوات المنهجية المعتمدة لكل محور  
)مثلا: لماذا نلجأ إل السيميائية لقراءة العناوين، ولماذا نستخدم الأنطولوجيا لقراءة الذاكرة(. هذا  

جي، فضلا عن شفافية تجاه  الترتيب الإجرائي يحقق هدفين متلازمين: دقة في العمل وعدم عبث منه
 .-إذ يعلم منذ البداية الأدوات التي ستستخدم ولماذا -القارئ 

  :ثًلثا: حدود الدراسة وما يستبعد منها

لكل مشروع علمي حدود ضرورية حتّ تكون قراءته قابلة للتطبيق والإنجاز. هذه الدراسة تضع  
ى النص، الدراسة تقيد نفسها لنفسها حدين أساسيين: حدود نصية وحدود زمنية. على مستو 

بالروايات السبعة المعلن عنها في مقدمة الكوربس )لا تشمل مقالات، أو موادا صحفية، أو نصوصا  
. وعلى المستوى الزمن،  - ذلك حتّ نحافظ على وحدة المادة  -أخرى لطايل خارج هذا الكوربس( 

ى مقاربة تاريخية واسعة لتطور مسيرته تركز الدراسة على تحقيق قراءة عميقة لهذه المجموعة، وليس عل
 .بأكملها. وهذه الحدود تقدم في حد ذاتها لا لتقييد الرؤية، وإنّا لضمان إنجاز قراءة مركزة ومثمرة

   :رابعا: بيانات موثقة عن الكاتب )للسياق فقط(

: ولد في  من أجل توطين القارئ داخل بيئة الكاتب وتجربته، نورد هنا موجزا وثًئقيا عن أحمد طايل
، اشتغل لأكثر من أربعين سنة في القطاع المصرفي، وكتب في صحف ومجلات  1956طنطا عام 

ثقافية إقليمية )شغل مراسلا ثقافيا لصحيفة "أخبار الأدب" وشارك في الصفحات الثقافية لصحيفة  
ص  "الرأي للشعب"(، وله مؤلفات عدة بينها روايات ومراجع سيرية وحوارات مع روائيين ونصو 

ثقافية. هذه الخلفية المهنية والاجتماعية تقدم، كما أشرنا سابقا، سببا واضحا لخصوصية رؤيته 



)حوار مع الكاتب ونبذة  السردية: مزيج من الحميمية الريفية والانشغال بالمؤسسات الحديثة. 
  منشورة لدى "كتابات"(

   :خامسا: لماذا هذه الروايات بالذات؟ مبررات الاختيار

لبديهي لاختيار هذا الكوربس يعود إل تكرار التيمات ومثابرة الموضوعات عبر النصوص  السبب ا
المتعددة؛ أي أن هناك وحدة دلالية ورؤيوية تستحق أن تقرأ كوحدة واحدة. لكن هناك سببا آخر  

عمليا وأكاديميا: غياب دراسات موسعة وممنهجة حول مشروع طايل يجعل من هذه الدراسة مساهمة  
ة. الدراسة بهذا المعنى محاولة لتأطير عمل روائي داخل نظرية نقدية قابلة للتطبيق ومفتوحة تأسيسي

 .على مزيد من البحث، سواء من حيث المنهج أو من حيث التطبيق المقارن

 سادسا: العلاقة بين الباحث والنص: موقف علمي واضح

متوازنا: لا تعاطفا مفرطا يمنع النقد  في سعينا لكتابة هذا المؤلف، اتخذنا )كباحثين( موقفا علميا 
الموضوعي، ولا موقفا تشنجيا يهدف إل هدم النص. إنّا كان موقفنا تساؤليا يسعى إل كشف  

آليات العمل الدلالي داخل النصوص وعلاقتهما بمحيطهما. هذا الموقف يتمثل في الالتزام بالمنهج،  
النصي. إن هذه المواضعة لا تقلل من قيمة   والشفافية في تفسير الأدوات، واحترام حدود الدليل 

 .النص أو من قدرات كاتبه؛ على العكس هي تؤكد أن القراءة العلمية تنمي الفهم ولا تصادره

 :سابعا: المخرجات المتوقعة وأثرها العلمي

يتوقع من هذا العمل أن ينُتج ما يلي: قراءة منظمة وموثقة لمجموع الكوربس تسهم في وضع طايل  
داخل الخارطة النقدية المحلية، بنية منهجية قابلة لنقلها لتطبيقات نقدية أخرى على نصوص روائية  

هذا ما يجعل   مشابهة، وفهما أعمق لعلاقة الذاكرة بالهوية والرواية بالمجتمع في سياق أدبي محدد.
 .العمل ذا قيمة للنقد الأدبي، وللدراسات الثقافية، ولمن يشتغلون في سيميائية الأدب



 :ثًمنا: الخاتمة التمهيدية قبل الفصول

وأمام هذه الإحالة النهائية، يأتي ترتيب الفصول والأبواب كما عرضناه سابقا: الباب الأول مخصص  
صص للهوية والنقد الاجتماعي، والباب الثالث مخصص  لبنية الزمن والذاكرة، الباب الثاني مخ

للميتاسرد والختام الفلسفي. هذه البنية غير  روتينية في حد ذاتها، إنها نتيجة لقراءة أولية دقيقة  
للنصوص وتوافقها مع الاختيارات المنهجية التي أشرنا إليها. ومع إغلاق هذا الباب التمهيدي،  

ا سيأتي من فصول على أنه رحلة معرفية منهجية: من تأطير الزمن  ندعو القارئ لأن يتعامل مع م
والوجود، مرورا بتجليات القيمة في الشخصية والمجتمع، وصولا إل النهاية التي تتناول علامات 

 العتبات والنهايات. 

نقطة الختام هنا بسيطة وشفافة: هذه الدراسة تقدم قراءة مبنية على أدوات واضحة، وحدود 
قصد بحثي معلن. ولم نأت لنؤدي عملا مرئيا سريعا، أتينا لإنتاج مادة نقدية تضاف إل  محددة، و 

رصيد الدراسة العربية في السرد والمفاهيم الثقافية. إن القارئ الذي يبدأ الآن في قراءة الفصول  
المقدمة أمامه سيجد تحليلا تتعدد مستوياته؛ وما عليه إلا الالتزام بالقواعد التي وضعناها في هذه 

 .حتّ نضمن سوية البحث ونقائه

 

 

 

 

 طايل ورسالته في "رأس مملوء حكايات" قراءة في المشروع الأدبي للروائي الكبير: أحمد       

 د. نجلاء نصير                                                



 دكتوراه الفلسفة في  الآداب  من  كلية  الآداب  جامعة  الإسكندرية                      

 
 

روائية" للكاتب أحمد طايل تجربة فريدة في الأدب العربي  : سيرة رأس مملوء حكاياتيُمثل كتاب "
المعاصر، حيث يتجاوز حدود السيرة الذاتية التقليدية ليقدم مشروعًا أدبيًا تجريبيًا ورسالة إنسانية عميقة.  

العمل، الذي يمكن تصنيفه نقديًا بأنه "سيرة ذاتية متشظية في قالب قصصي" أو ما أطلق عليه الناقد 
 يد المصباحي "القصص السيرية الأدبية"، هو في جوهره تفكيك وإعادة بناء لفن كتابة الذات.المغربي حم

 جماليات التشظي وتجاوز القوالب  -أولاا: المشروع الأدبي 

يكمن مشروع طايل الأدبي في هذا الكتاب في رفضه الواعي للبنية السردية الخطية التي تبدأ بالولادة  
بدلاً من ذلك، يقدم حياته كفسيفساء من الحكايات والومضات والذكريات،   وتنتهي عند لحظة الكتابة.

 وهذا الاختيار الفني ليس عشوائيًا بل يخدم أهدافاً أعمق:

: يدرك طايل أن الذاكرة الإنسانية لا تعمل بشكل متسلسل، بل هي بنية تعكس طبيعة الذاكرة  .1
فصلة، يحاكي الكاتب الطريقة التي انتقائية ومجزأة. من خلال تقديم حياته في صورة قصص من

 نستدعي بها الماضي، ما يمنح النص مصداقية نفسية وواقعية.

: يذيب طايل الفواصل بين السيرة الذاتية والرواية والقصة القصيرة. تكسير حدود الأنواع الأدبية .2
ديق فتارة يتحدث بضمير المتكلم الصريح كاشفًا عن تجاربه الشخصية )كما في قصة وفائه لص

والده(، وتارة أخرى يرتدي أقنعة شخصياته ليروي حكايات بضمير الغائب، لكنها تظل مشبعة 
 بروحه ورؤيته للعالم. هذا الدمج يحرر النص من قيود النوع الواحد ويمنحه ثراءً فنيًا.



: يعكس هذا التشظي رؤية ما بعد حداثية للذات التي لم تعد الذات المنكسرة في عالم متغير  .3
 صلبًا ومتجانسًا. الذات في هذا النص، كما يلمح المصباحي، هي نتاج "عالم منكسرات" كياناً 

 تأثر بقيم العولمة والتحولات الاجتماعية السريعة التي تسببت في تشظي الهويات التقليدية.

 الدفاع عن "الإنساني" في مواجهة الاغتراب - ثًنياا: الرسالة 

خلف هذا المشروع التجريبي، تكمن رسالة إنسانية واضحة وقوية تتمحور حول الدفاع عن القيم الأصيلة 
 في مواجهة عالم مادي يهدد بطمسها. تتجلى هذه الرسالة في عدة محاور أساسية:

: الكتاب هو احتفاء بمنظومة قيمية متوارثة تشكل دستوراً أخلاقيًا. هذه  القيم كميثاق وجودي  .1
 ليست مجرد مواعظ، بل هي قوانين حياة تتجسد في وصايا الأجداد وشخصيات العمل:القيم 

o تتكرر هذه الرسالة كأنشودة مقدسة، بدءًا من حكمة "من العطاء وحفظ الذاكرة :
، ووصية  2، مروراً بوصية الجد "سيروا حاملين العطاء" 1ينسى أمسه، لا يوم ولا غد له" 

 عد إنسانا، حتّ لو كلفك الكثير".الأب "لا تبخل عن فعل أي شيء يس 

o يؤكد طايل أن القيمة الحقيقية للإنسان ليست في الثروة المادية، بل في الثراء الحقيقي :
محبة الناس والأثر الطيب. "الثراء الحقيقي ليس ثروة أو سلطة، الثروة ذكرى محمودة عطرة 

 تستمر مع أجيال كثيرة". 

 تب الفضاء الجغرافي كرمز لهذه القيم.: يستخدم الكاثنائية القرية والمدينة .2

o )هي ليست مجرد مكان، بل هي رحم القيم والحميمية والروابط  القرية )فردوس الأصالة :
الصادقة. هي الفضاء الذي يحتضن شخصيات الخير مثل "محسن بيه الحمادي" والأب 

 والجد.



o  )لعزلة وفقدان الهوية، فهي  : في المقابل، ترمز المدينة إلى البرود واالمدينة )جحيم الاغتراب
. الرسالة تتجلى بوضوح في قصة "العودة" الأخيرة،  5"علب... مسماة شقق سكنية"

حيث لا يُد الراوي شفاءً لروحه المغتربة إلا بالعودة إلى قريته وترميم طقوس الماضي، في  
 إشارة رمزية إلى أن الخلاص يكمن في العودة إلى الجذور. 

: يتجاوز طايل السرد الذاتي ليقدم نقدًا للمجتمع من خلال جتماعيالحكاية كأداة للنقد الا .3
ليست مجرد سرد لجريمة، بل هي تحليل عميق لانّيار القيم  6حكايات رمزية. قصة "حادث" 

. كما أن شخصية "الحلنجي" هي 7الإنسانية أمام الغرائز المدمرة )الغيرة( وقسوة التقاليد )الثأر(
 اسية والانتهازية التي تنخر في جسد المجتمع. تشريح دقيق للوصولية السي 

 : ومجمل القول إن   

"رأس ملوء حكايات" ليس مجرد سيرة ذاتية، بل هو مشروع أدبي متكامل ورسالة إنسانية ضرورية. على  
المستوى الفني، نجح أحمد طايل في تقديم شكل تجريبي مبتكر لكتابة الذات، يحررها من خطيتها التقليدية  

عقيدات الذاكرة والهوية المعاصرة. أما على مستوى الرسالة، فالكتاب هو دفاع قوي ومؤثر عن  ويعكس ت
في مواجهة عالم يزداد   -العطاء، الوفاء، حفظ الذاكرة، والتواصل الإنساني  -القيم الإنسانية الأصيلة 

بالمعنى القيمي والروحي،   تشظيًا واغترابًا. إنه دعوة للعودة إلى الجذور، ليس بالمعنى الجغرافي فحسب، بل
 مؤكدًا أن الإنسان بلا ماضٍ وقيمٍ هو إنسان بلا حاضر أو مستقبل.

 

 

 



 أ.د. وسام علي الخالدي | العراق 
رواية “عيد ميلاد ميت” لأحمد طايل ليست مجرد عمل سردي عابر، بل هي نسيج متين من الحكايات 

نص لا يقُرأ بعيٍن ناقدة فحسب، بل يتُلَقّى والمشاعر، كتبت بنـَفَسٍ حنون وحنين جارح. إن هذا ال
بالقلب، يُشرب كما يُشربُ الماء العذب في نّارات الحنين، وتُشمّ رائحته كما تُشمّ أرض الدلتا بعد 

 .المطر
العنوان ذاته يحملُ رعشة الغرابة وسحر التضاد، فهو تركيبٌ صادم تتجاور فيه الحياة والموت، احتفال  

يلاد يمتزج بالفقد، ما يهيّئ القارئ لعبور عوالم مليئة بالمفارقات الوجودية، حيث  يتقاطع مع الغياب، م
الأموات أحياء، والأحياء موتى بلا أثر. هذا التوتر بين الثنائيات يسري في كل مفاصل الرواية، يُعلها  

 .ليست فقط تأريخاً لأحداث، بل تأملاً عميقًا في جوهر الإنسان ومعنى بقائه
أحمد طايل لا يسرد فقط، بل يعيد تشكيل ملامح الحياة المصرية ببصيرة نافذة، لا سيما في  إن الكاتب 

تجليات الريف، ذلك المكان الذي لا يقدمه كمجرد فضاء جغرافي، بل كمخزن دلالي ومَعين للذاكرة 
ا  الجمعية، حيث الأزقة ليست مرات، بل قصائد مكتوبة على التراب، وحيث الفلاحون ليسوا شخوصً 
هامشية بل أنبياء قيم في زمن اغتراب. كل شخصية في الرواية تحمل جذوراً ضاربة في الأرض، كأنّا  

خرجت من رحمها لا من خيال الكاتب، تنطق بما بقي من حكمة الجدات، وترتجف أمام ما يحمله الزمن 
 .الجديد من رياح التحول والانكسار

لّ نظيرها، تتقاطع فيها بساطة التعبير مع عمقه، ويمنح فيها  وفي نسيج اللغة، يمارس الكاتب رهافةً فنية ق
كل جملة رواءً خاصًا، يُعلها قادرة على اختزان المعنى والذاكرة معًا. اللغة هنا ليست مجرد أداة نقل، بل 

شريكة في التكوين، تمضي كنبض القرية وجرس المساجد وصرير النوافذ في ليالي الشتاء. ليست لغة  
 .ة، بل هي شعر الحياة حين يُصفّى من شوائب الزيفشعرية مفتعل 

إن الرواية تقودنا في تيهٍ زمني، يتشابك فيه الماضي بالحاضر، والأمل بالحسرة. ننتقل من سكينة الفجر في 
قرية مصرية بسيطة إلى صقيع المدن الباردة، ومن دفء اللمسة إلى رعشة الفقد، ومن حكايات الجدود 

، حيث يسجل 2011لسياسية التي اجتاحت الروح المصرية، خصوصًا بعد إلى نكبات التحولات ا



الكاتب بأناة وحساسية تبدل القيم، وتفتت النسيج الاجتماعي، وانكماش الإنسان أمام عواصف  
 .العصر

لكن طايل، بذكائه البالغ، لا ينزلق إلى خطاب النواح، بل يمنح شخصياته فسحة للحياة والمقاومة  
. فثمة وصايا تتناقلها الأجيال، وقيَم تورّث كما يوُرّث الفدان والساقية، وهناك دائمًا  والتشبث بجذورهم

 .جدٌّ أو أبٌ أو شيخ حكيم يقف كجدار صد في وجه موجات العدم

إن الشخصيات ليست مفصولة عن المكان أو الزمان، بل منسوجة منهما. فمحروس ومحفوظ ومحمد  
كلاسيكي، بل مرايا للروح الجمعية، يحملون في عروقهم ذاكرة الوطن، العيسوي ليسوا أبطالًا بالمفهوم ال

وتعب الحياة، ولذة الانتماء. هم ليسوا مثاليين، لكنهم يحملون بذرة الخير التي تصارع التآكل، وقدرتهم  
 .على البقاء ليست إلا قدرتنا نحن على الاحتفاظ بالإنسان فينا وسط الطوفان

وت لا كخاتمة، بل كبداية للتأمل. فـ”عيد ميلاد ميت” ليس رثاءً، بل  وفي قلب هذا السرد، يقف الم
محاولة لاختراع المعنى من رماد الغياب. والرواية برمتها تبدو وكأنّا وقفة طويلة أمام المرآة، لنرى وجوهنا  

 .الحقيقية، تلك التي نكاد ننساها وسط صخب الحداثة وتيه العولمة
بة للأرض، للإنسان البسيط، للذاكرة الشعبية، للمروءة الصامتة، وللزمن إن الرواية في جوهرها وثيقة مح

الذي لن يعود. وبهذا، فهي ليست مجرد نص أدبي، بل نشيد طويل في حب الحياة، بكل ألمها ودهشتها،  
 .بكل ضحكتها المكتومة، ودمعتها الساكنة

لديهم شيء من الحنين، كأن الكاتب  وبين ثنايا هذا النشيد، تسري حسرة خفية، ونداء داخلي لمن تبقى 
يريد أن يقول لنا: “توقفوا لحظة، تذكّروا من كنتم، وكيف كنتم، وكيف صار العيد في غياب من نحبّ، 

كيف يموت العيد حين يموت من يضيئه في القلب”. فالعنوان ليس مجازاً لغويًا بقدر ما هو توصيف  
يغيب الأحبة وتتآكل القيم، حين يطُفأ النور في عيون   وجودي لحالة الفقد التي تطال المعنى نفسه، حين

 .من كنا نظنهم خالدين
وتتجلّى براعة الكاتب في أنه لم يُعل من الحزن نّراً يغرقنا، بل مساراً نبحر فيه نحو الذات. لم يكتب من  

لادًا، أجل أن يبُكينا فقط، بل من أجل أن يرُبّت على أرواحنا ويهمس في أعماقنا أن في كل موت مي



 .وفي كل وداع نبتةً للبقاء، وفي كل انكسار فرصة جديدة لإعادة البناء، ولو من رماد
عيد ميلاد ميت” ليست رواية شخصيات فقط، بل رواية مشاعر ومصائر. كل حدث فيها مشبعٌ  “

بالرمز، وكل حوار معجون بالحكمة. لا شيء يقُال عبثاً، ولا شيء يُترك للصدفة. السرد هنا أشبه  
حراث يخترق تربة الوجدان، يبعثر فيها الحصى، ويهيّئها لغرسٍ جديد. ليس النص صرخة فقط، بل  بم

صلاة أيضاً، فيها الحنين، وفيها الرجاء، وفيها يقين بسيط بأن الحبّ وحده يخلّد الإنسان، لا السلطة، 
 .ولا المال، ولا الألقاب 

في الزمن والضمير، يشعر أنه عاد إلى قريته الأولى،    وهكذا، يخرج القارئ من الرواية كما لو أنه عبر رحلة
أو زار بيت جدته، أو استمع لحكاية قديمة كان يخشاها وينتظرها في آن. الرواية توقظ ما خدرته الأيام،  

وتذكّرنا بأن الإنسان لا يكون كاملاً إلا إذا حمل ذاكرته معه، وأن أعيادنا الحقيقية لا تقاس بعدد  
 .بقى من أثر الغائبينالحضور، بل بما ي 

إن أحمد طايل، في هذه الرواية، لا يكتب قصةً فحسب، بل يكتب سيرة وطن صغير بحجم قرية، وعظيم 
 .بحجم مصر، سيرة روحٍ تقُاوم، وترفض أن تموت، ولو في عيد ميلادها الأخير
ذكرى عزيزة، رواية تنبض   وهكذا، وجدتني أمام روايةٍ لا تقُرأ مرة واحدة، بل تُحسّ مراراً، وتُستعاد كأنّا

بالحياة في حضرة الموت، وتبثّ الدفء في عروق اللغة والحكاية. أحمد طايل لم يكتب “عيد ميلاد  
 .ميت” ليمضي، بل ليبقى، كقطرة ندى على خدّ الزمن

تحية للكاتب الذي عرف كيف يعُيدنا إلى أنفسنا، وكيف يُعل من الحكاية مرآة ومن السرد صلاة، ومن 
 .ات جذوراً تشدّنا نحو الأرض كلما مالت أرواحنا إلى الضياعالشخصي

 

 
 الجزائر   من العين|كاتب رأس علي سيد



الكتابة السردية أو الحكائية عند الأستاذ أحمد طايل ليست شكلا من أشكال الترفيه أو الترف الأدبي أو الثقافي أو ما شابه ذلك وإنما  

هي غايات اجتماعية ورسائل تربوية وقيم إنسانية نلمساها له في أكثر من عمل سردي أو أدبي مما جادت به قريحته الطافحة بكل  

بداعية وآلياتها ومن يتأمل كتاباته على العموم قراءةً وتفحصًا يلحظ أن الرجل شخصية محافظة على الأصالة لا ينفك وسائل الكتابة الإ

 .عبق الزمن الجميل يضوع من كل كلمة يخطها في عمل من أعماله السردية

 

 :السيميائية العتبة  دلالة

 هل يحُتفَلُ بعيد ميلاد الموتى؟ 

تضمن في طياتها خمسة عناوين منها هذا العنوان وهو آخرها وهو  صفحة ت  112بالعودة إلى رواية “عيد ميلاد ميت” التي تقع في 

عنوان صادمٌ ورابكٌ من جهة المعنى والدلالة ومن المبنى فمن جهة المبنى اللغوي فهو مركب من مضاف )عيد( ومضاف إليه 

لذلك تعدد المضاف إليه لعل   )ميلاد( النكرة الذي احتاج هو الآخر إلى مضاف إليه آخر )ميت( لتوضيح معنى المضاف إليه)ميلاد(

 .. العنوان ينجلي غموضه بعض الشي ولا ينجلي هذا الغموض إلا بالغوص في متن الرواية السردي

أما من جهة المعنى والدلالة فالعنوان له دلالة سيميائية عميقة فهو ليس مجرد حفيد )خالد البدوي( خطرَ له أن يحتفل بعيد ميلاد  

قد جرت العادة أن يحُتفل بعيد ميلاد الأحياء لا الأموات لكن الرواية في حد ذاتها مرافعة من أجل إحياء ما  )الباشا( جده المتوفى فل

حسبه كثير من الناس قد عفا واندثر من عادات وتقاليد وحياة كانت نقية بنمطها العفوي والطبيعي لذلك استبق الأستاذ أحمد طايل 

لبديعة التي رصّع بها روايته في المقدمة بقوله )هناك من البشر من يظل حيّا لعقود بعيدة  المتلقي إلى تلخيص الرواية بالديباجة ا

المدى، المواقف الجادة والمؤثرة هي أساس البقاء فلنبحث عما يجعلها أحياء، هناك أحياء فوق الأرص أموات وهناك أموات تحت  

 الأرض أحياء( 

 روايته   خلال من طايل أحمد فلسفة



ى الذي يحتفل الحفيد بعيد ميلاده هو رمزية للزمن الذي ولى بزمانه ومكانه وعبقه التاريخي والأنتربولوجي الآخاذ  إن الجد المتوف

الذي يتجشم في حناياه كل ما هو جميل على الرغم من الظروف الاجتماعية والسياسية والاقتصادية التي كان يعيش فيها المصريون  

الاجتماعية وعلى الرغم من الفوارق لم يرد الكاتب أحمد طايل الذي يحمل فلسفة مختلفة في بمختلف شرائحهم وفيئآتهم الثقافية و 

الحياة أن يععرّي عيوب تلك الحقبة التي كان يحكمها الباشاوات والأفندية والإقطاعيون لأن الكاتب كان ينظر نظرة متسامية عن  

ي إنسان لذلك أراد الأستاذ طايل أن يذيب تلك الفوارق التي من شأنها التفاصيل والدقائق التي هي من ضمن أنماط الحياة الطبيعية لأ

أن تخدش طهر الحياة البدوية والمدنية على حد سواء كما جعل “النيل” شريان حياة المصريين النابض بالوجود والجمال لأن الحياة 

بل هي أبعد من ذلك فلها جوانب جميلة خفية لا  من وجهة نظره المعرفية ليست صراعا وتناحرا من أجل البقاء وكسب “لقمة العيش”

تبُصر بعيون سطحية أو ترُى من خلال نظّارات سوداء أو رمادية موغلة في القبح والتسطيح إذن فالحياة كما يصورها الاستاذ أحمد  

ا من عذوبة ماء النيل النقي  هي تلك الحياة المصرية العذراء التي تستمد وجودها من الحضارة الفرعونية الاصيلة وتستقي استمراريته

الذي يعد حالة وجودية ذات خصوصية متفردة لدى المصريين كافة بمختلف أطيافهم الاجتماعية والثقافية لذلك كانت “عيد ميلاد  

ميلاد” صرخة مدوية إلى الضمير الجمعي الإنساني عامة والمصري خاصة من اجل إعادة بعث كل ما هو أصيل ذو أريج تاريخي  

 .اسا بنُيت عليه أركان الحياة المعاصرة اليومكان أس

 الرواية  في الزمكاني الوصف

لا يمكن أن نتحدث عن الرواية من منظور نقدي دون التنويه بعنصر الوصف في الرواية غير ان ما يميز أسلوب أحمد طايل يلمس  

لسردي دون إسهاب يبعث على تبرّم المتلقي بل هو  إبداعا متقطع النظير فهو يهتم بدقائق الأمكنة وأزمنتها وهذا من كمال العمل ا 

إطناب ذو فائدة من وجهة نظر بيانية وبلاغية حرصا منه على التوكيد والإحاطة بعناصر القصة وصفا وتقديما بدءا بالزمان والمكان  

الاول المعنون ب)مكي سكة(  وانتهاءً عند الحدث والشخوص المتعددة في الرواية فها هو ذا يصف محطة القطار بالقليوبية في الفصل

التي استهلها بوصف زماني )اليوم من أيام ديسمبر الشمس أعلنت رحيلها قبل موعدها وهو كناية عن تكدس زماني تفرضه الأحداث  

والأمكنة ليتناول المحطة كنموذج مكاني )مجرد رصيف بطول لا يتجاوز العشرة أمتار من كل جانب بأرائك خشبية مهترئة لو تم  

لوس عليها ببعض القوة ربما تسقط بالجالس عليها حجرة ناظر المحطة حجرة صغيرة يعمل بها موظف يعمل بالسابعة مساء  الج

 (…ويغادر بالساعة السابعة صباحا

إلى  في الفصل الأساس )حفيد الباشا( إلى الفصل الاخير الموالي )عيد ميلاد الباشا( لا يعتمد على الوصف كثيرا بل تجد الرواية تميل 

التكثيف في الاحداث دون إطناب في الوصف فنجد أن حركة الوصف تسير بصورة عفوية بما تقتضيه الكتابة السردية الحداثية 

فالحبكة في كثير من الأحيان لا تسير في خط مستقيم نظرا إلى التداخل الزمني والمكاني وتقنية الاسترجاع بين الحاضر والماضي  

تتخلها عناصر التشويق التي تثير في نفسية المتلقي نوعا من الارتياح في مواصلة القراءة لمعرفة  في صورة متناغمة ومتماوجة 

المزيد من تشابك الأحداث وتواتر الحبكة بصورة مذهلة تجعل القارىء يتفاعل مع تلك الحقبة الزمنية ويتعايش معها بكل عفوية  

الشخصيات بصورة مثالية ومغايرة لما هو مسموع عنها في الواقع فما هو وتضامن وحنين وما ينبغي الإشارة إليه ختاما هو تصوير 

متعارف أن “الباشا” هو رمزية للتعالي والغرور والسطوة والبطش في غالب الأحيان لكن الكاتب في روايته قدمّ لنا شخصية غير  

ن ذكر أي فوارق طبقية أو اجتماعية او ثقافية  نمطية عن الباشا إذ صوّرها كرمزية نموذجية للطيبة وحسن الخلق مع الناس جميعا دو 

شخصية محبوبة عند )الغَلابة( من الناس شخصية تعتبر الجانب المادي مجرد وسيلة تعين على الحياة ومشاقها وتناقضاتها لذلك عمد 

ستبقى قلعة مفتوحة الكاتب إلى تصوير شخصية “خالد” كنموذج إيجابي يحافظ على سيرة جده من خلال “السرايا” الموروثة التي 

 ..لفعل الخير ومساعدة الناس المحتاجين من أهل المنطقة وتوفير أساسيات الحياة لهم من تعليم وعلاج وترفيه وما إلى ذلك



رواية “عيد ميلاد ميت ” هي مفارقة جميلة عن الحياة المثالية التي من خلالها يتعايش الناس فيما بينهم دون فوارق اجتماعية أو  

وهي دعوة إنسانية من الكاتب الذي يحمل في مخيلته الخصبة وفكره النقي كل مواصفات الحياة الجميلة التي يجب ان نحياها  ثقافية 

 دون تعقيد 

 :والأسلوب اللغة

ى أسلوب الكاتب يجنح إلى البساطة في عمومه أما اللغة في هذه الرواية فهي مسبوكة بعبارات بسيطة لا معاظلة فيها لأنها الأنسب إل

الكتابة الحداثية وملاءمتها للفكرة المطروحة ومع ذلك كانت جميلة سلسة من غير تكلف حافلة بشتى صنوف الرمز والمجاز  

والاستعارات من محسنات لفظية ومعنوية )استعارات تشابيه كنايات …الخ( لذلك كثيرا ما نصادف انزياحات لغوية وبلاغية وسردية  

 .ة من جماليات في الشكل والمضمون كشفت كثيرا عما تستبطنه الرواي

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



قراءة تحليلية لرواية “المتشابهون” للاديب احمد طايل بقلم محمد احمد طالبي     بالموقع الإلكتروني الافق  
 المغربي..                                                                       مقدمة

 

في عوالم الأدب، حيث تتلاقى الأرواح وتتباعد المسافات، وحيث تسكن الحكايات بين حدود الواقع 
وظلال التأمل، تأتي رواية “المتشابهون” كمرآة عاكسة لوجوهنا الخفية. هي ليست مجرد سرد لحكايات  

البشرية وتعُيد   أناسٍ عاديين، بل هي رحلة فلسفية تنساب بين الأزمنة والأجيال، لتسبر أغوار النفس
 .صياغة أسئلة قديمة حول الهوية، الزمن، والمعنى

 

أحمد طايل في هذه الرواية، لا يكتفي بدور الراوي المحايد، بل يتخذ لنفسه موقع المراقب المتأمل، الذي  
يرسم أقدار شخصياته بلمسات تتداخل فيها التفاصيل الدقيقة مع الرموز العميقة. بأسلوبه الواقعي 

ُشبَّ 
ع بالشاعرية، يعيدنا الكاتب إلى عوالم الأسرة والتقاليد، لكنه لا يقف عند حدود السرد التقليدي، الم

دنا رغم اختلافاتنا  .بل يغوص في متاهات الفكر والتشابه الإنساني الذي يوُحِّ

 

إنّا رواية تُُاطب وجدان القارئ وعقله، تثُير الحنين إلى الماضي، وتستفز التأمل في الحاضر. عبر أحداثها  
البسيطة ظاهرياً، تُطل أسئلة مُعقَّدة عن العلاقة بين الفرد والمجتمع، عن الحب الذي يقاوم رتابة الحياة،  

كل لحظة، وكل شخصية، وكل كلمة،    وعن الزمن الذي ينسج خيوطه حول مصائرنا. في “المتشابهون”,
 .تتشابك في نسيجٍ روائي يُسد جدلية الانتماء والاختلاف، ويُحيل النص إلى فضاء مفتوحٍ على التأويل

 

هذه الرواية ليست مجرد نص أدبي، بل هي تجربة إنسانية بامتياز، تُذكِّرنا بأننا جميعاً، في نّاية المطاف،  
 .نُشبه بعضنا أكثر ما نتخيل



 

 :العنوان ودلالاته

 

يعُتبر عنوان الرواية “المتشابهون” مدخلاً فلسفيا وتأمليا يشد القارئ منذ اللحظة الأولى. يحمل رمزية  
عميقة تتجلى في فكرة التشابه الإنساني على مستويات متعددة: الروح، الفكر، والعادات، رغم التباينات  

شر في جوهرهم، متجاوزا المظاهر السطحية ليغوص في الظاهرية. العنوان يطرح تأملات حول ما يُمع الب
 .تشابه الأرواح، الأفكار، وحتّ الظروف التي تحيط بهم 

 

يستمد العنوان قوته من مقولة مألوفة: “يخلق من الشبه أربعين”، لكنه يتجاوز المعنى التقليدي للمقولة 
يُعل من العنوان مفتاحا لاستكشاف  ليتناول أبعاداً أعمق تتعلق بطبيعة العلاقات الإنسانية. الكاتب 

الترابط الخفي بين البشر، وكأننا جميعا نسير على خيوط غير مرئية تجمعنا، رغم تفرد كل فرد بتجاربه  
 .ومسارات حياته

 

يفتح العنوان الباب أمام تساؤلات وجودية عميقة: إلى أي مدى نحن متشابهون؟ وهل التشابه بيننا يعُتبر  
دا يُحد من تميزنا؟ بهذه الرؤية، يتحول العنوان إلى دعوة للتفكر في الطبيعة الإنسانية وما  نعمة تقُربنا أم قي

 .يربطنا كبشر

 

بنا على الفصول الاربعة عشر، سأحاول تقديم ملخص عام لها، مع الاشارة الى الخطوط العريضة  
 .للأحداث والشخصيات والتركيز على الأفكار الرئيسية التي استعرضتها الرواية



 

 ملخص الرواية

 

الرواية تنقسم إلى أربعة عشر فصلا، حيث يطرح الكاتب فكرة “التشابه” بين الأفراد في المجتمع من 
ناحية القيم والمبادئ والمواقف. تتبع الرواية مسارات متعددة لشخصيات تعيش صراعات داخلية وخارجية  

 .وفيق بين الماضي والحاضر مرتبطة بالانتماء، الهوية، والتحديات التي تواجهها في الت

 

تبدأ الرواية بشخصية محورية، “رضوان”، الذي يعيش حياة تبدو عادية، لكنها مليئة بالتساؤلات 
والقلق، خاصة مع اقتراب سن التقاعد. لتعكس تقاطع العادات والتقاليد مع الحاضر من خلال أحداث  

يبرز فكرة التشابه الروحي والنفسي بين   فرعية متشابكة، لتكون ذات تأثير متبادل بين الشخصيات، ما
 .البشر

 

 الفصل الأول 

 

يركز على تعريف الشخصيات الرئيسية وعلاقاتها الاجتماعية. نرى شخصية “رضوان”، رجل تجاوز  
منتصف العمر، يعاني من صراع داخلي بين الانتماء للتقاليد القديمة وضرورات العصر الحديث. الحوار 

 .ز التحديات التي يواجهونّا في الحفاظ على هويتهم وسط تغييرات المجتمعبينه وبين أصدقائه يبر 

 

 الفصل الثاني 



 

يبدأ بعرض مسألة زواج “رضوان” و”ناهد”، حيث يتناول الكاتب التقاليد المرتبطة بالمصاهرة، واحترام  
 .الخصوصية في اتُاذ القرارات. يعكس هذا الفصل أهّية التفاهم بين الأجيال والأسر

 

الفصل الثالث يتحدث عن التنقل بين القرية والمدينة، وكيف يواجه الأفراد الفرق بين الحياة الريفية المرتبطة  
 .بالجماعة والحياة المدنية التي تمنح الحرية الفردية. رضوان يظهر كشخصية قادرة على الموازنة بين العالمين

 

 الفصل الرابع 

 

ها البعض، حيث تمتزج فيها القيم التقليدية مع مظاهر العصرنة. يقدم صورة عن حياة الرفاهية التي يعيش 
 .الحوار بين الشخصيات يعكس التحدي المتمثل في الحفاظ على روحانية الحياة وسط الترف المادي

 

 الفصل الخامس 

 

يعرض الأبعاد الطبقية والاقتصادية من خلال تفاعل الشخصيات مع من حولهم، ما يعكس قضية 
 .تماعية، وأثر التفاوت المادي على العلاقات الإنسانيةالعدالة الاج

 

 الفصل السادس



 

يركز على القرابة العائلية والالتزامات الاجتماعية. رضوان يظهر كمحور للعائلة، ويحاول التعامل مع 
 .قرارات تؤثر على مستقبله ومكانته داخل المجتمع

 

 الفصل السابع

 

خصيات. يتناول صلاة الفجر كطقس يومي يعكس التوازن بين  يستعرض الجانب الروحاني من حياة الش 
 .الانشغال المادي والارتباط الروحي

 

 الفصل الثامن 

 

يتطرق إلى ذكريات الماضي وأثرها على القرارات الحاضرة. الشخصية الرئيسية تتأمل في تجارب سابقة، ما  
 .يمنحها الحكمة في التعامل مع واقعها الحالي

 

 الفصل التاسع 

 

تناول التحديات المرتبطة بالغربة والانتماء. يعكس الفصل الحاجة للحفاظ على الهوية وسط تغيرات ي
 .العالم



 

 الفصل العاشر 

 

يُبرز أهّية العلاقات الاجتماعية في دعم الأفراد خلال الأزمات، مع التركيز على دور العائلة الممتدة في  
 .تحقيق التماسك 

 

 الفصل الحادي عشر 

 

يتناول الفصل قضايا أخلاقية وإنسانية مرتبطة بمواقف تتطلب الحكمة والتروي. يطرح تساؤلات حول  
 .ةمصير الشخصيات وسط الأحداث المتسارع

 

 الفصل الثاني عشر 

 

يستعرض تداخل الماضي والحاضر وتأثيره على هوية الأفراد. الشخصيات تسعى للحفاظ على تراثها 
 .دون التفريط في متطلبات العصر

 

 الفصل الثالث عشر 

 



يستعرض الانقسامات الداخلية بين الشخصيات حول القيم والمبادئ، وكيفية توحيد الرؤى في ظل  
 .الضغوطات 

 

 صل الرابع عشر الف

 

يختتم الرواية برسالة حول المصالحة بين الأجيال، والقدرة على تجاوز الفجوات الثقافية والاجتماعية  
 .لتحقيق السلام الداخلي والمجتمعي

 

رواية “المتشابهون” تدعو إلى الحفاظ على التوازن بين القيم التقليدية والتحولات الحديثة، مع التركيز على  
والانتماء. وتسلط الضوء على تفاعلات الشخصيات مع محيطها في ظل التحديات  أهّية الهوية 

الاجتماعية والاقتصادية، متناولة مفهوم التشابه الإنساني من زوايا متعددة. تبرز الرواية شخصيات تعيش  
 .في عالم مترابط روحياً وعاطفياً رغم تنوع أدوارها الاجتماعية والبيئية 

 

 فلسفية واجتماعية، حيث تتساءل عن معنى التشابه الإنساني بين الأفراد والجماعات. تحمل الرواية أبعاداً 
تقدم ذلك كله عبر سرد واقعي مليء بالتفاصيل اليومية التي تُلق شعوراً بالتأمل والحنين للقيم والتقاليد. 

فكار، مستخدماً يعتمد الكاتب أحمد طايل على السرد المتداخل والحوار الداخلي العميق لنقل هذه الأ
لغة سلسة تجمع بين السرد التقليدي والحوار الرمزي. هذا الأسلوب يُعل القارئ يشعر بعمق العلاقات  

 .الإنسانية وجمال التفاصيل الحياتية

 



ومع ذلك، قد يشعر القارئ أحياناً أن السرد يغرق في التفاصيل، ما يبطئ الإيقاع العام للرواية. كما أن  
 .ية والرمزية المستخدمة تتطلب انتباهاً لفهم الرسائل الضمنية التي تحملهاالإشارات التاريخ

 

بالمجمل، تعد رواية “المتشابهون” رحلة تأملية في صميم النفس البشرية، تستكشف أوجه التشابه التي  
الرواية   تجمعنا رغم اختلافاتنا، مع تقديم صورة غنية للعلاقات الإنسانية ومعاني الهوية والانتماء. تضمنت
إشارات إلى شخصيات فنية وسياسية وغيرها، ما يثري السرد ويوسّع دائرة المعاني التي يستهدفها  

الكاتب. هذه الإشارات تستخدم لربط الأحداث بحقب زمنية معينة أو لإبراز فكرة “التشابه” عبر  
 .الأجيال والتأثيرات الثقافية

 

 :أنواعها: الشخصيات الفنيةنعرج الان الى أبرز ما تم ذكره من شخصيات و 

 

 :أم كلثوم1

 

تم ذكرها في سياق حديث عن الزفاف التاريخي الذي حضره الجد، حيث غنت أم كلثوم أثناء حفل 
زفاف جد البطل. وجودها في النص يشير إلى الحقبة الزمنية التي كان فيها الفن الكلاسيكي جزءا من 

 الحياة اليومية ويعكس الذوق الفني الراقي للأجيال السابقة

 

 :محمد طه 2

 



ر في حفلة زفاف قديمة، حيث يرمز إلى التواصل بين الفن الشعبي والجماهيري. يمثل  فنان شعبي ذك
 .حضوره في الرواية جزءًا من ثقافة الاحتفالات الريفية

 

 :خضرة محمد خضر 3

 

مطربة شعبية أخرى تم ذكرها في سياق الاحتفالات النسائية )ليلة الحناء(. وجودها يعزز الإحساس  
 الشعبي والفلكلور المصري  بالانتماء إلى التراث 

 

 :سلامة حجازي وداود حسني وعبده الحامولي وسيد درويش4

 

هؤلاء الرموز الموسيقية تعكس الثراء الفني للماضي، حيث ورد ذكرهم كجزء من اهتمام إحدى  
 .الشخصيات )الجدة الفرنسية( بالفن المصري الأصيل

 

 :الشخصيات السياسية أو الاجتماعية

 

 :ات أبو الحمدالحسينى فرح 1

 



شخصية خيالية تمثل رجلا ذا مكانة اجتماعية بارزة، يُستخدم ذكره للإشارة إلى الدور الذي تلعبه  
 :رجال الأحزاب والوجهاء 2الشخصيات المؤثرة في المجتمع في تشكيل الديناميكيات الاجتماعية. 

 

ها. يمثل هؤلاء الشخصيات المجتمع تم ذكرهم كجزء من التجمعات العائلية الكبيرة التي كان الجد يستضيف
 .السياسي والاجتماعي في الريف، حيث كانت لهم أدوار قيادية في اتُاذ القرارات المحلية

 

 :الشخصيات التاريخية أو الثقافية

 

 :الجد والجدة 1

 

على الرغم من أنّما شخصيتان خياليتان، فإنّما يحملان رمزية تعبر عن الجيل الأول الذي حافظ على 
 .القيم والتقاليد، ما يُبرز أهّية نقل هذه القيم عبر الأجيال

 

 :الشيخ فرحات أبو الحمد 2

 

على شهادة   شخصية خيالية تشير إلى جد العائلة الذي كان يتمتع بمكانة علمية ودينية ميزة )حاصل
 .العالمية الأزهرية(. يعكس دوره القيم العائلية التقليدية والقيادة بالمعرفة

 



 :دلالات هذه الشخصيات 

 

الشخصيات الفنية تعبر عن الحنين إلى الماضي، وتمثل الفن الذي وحد الأجيال وأصبح جزءًا من الهوية  
 .الثقافية

 

الأدوار القيادية التي كانت تتمتع بها بعض   الشخصيات السياسية والاجتماعية تسلط الضوء على
 .العائلات والرموز في المجتمعات التقليدية

 

الاستخدام الرمزي للشخصيات التاريخية يعزز فكرة “التشابه” بين الأجيال، حيث يحمل كل جيل إرثًا  
 .ثقافيًا وعاطفيًا من سبقوه

 

 ”الثيمة الأساسية وموضوعات رواية “المتشابهون

 

 :الأساسيةالثيمة 

 

الثيمة المحورية لرواية “المتشابهون” هي “التشابه الإنساني كجوهر مشترك عبر الزمن والتجارب، رغم 
اختلاف الهويات والأدواروالمواقف”. تستند الرواية إلى فكرة أن البشر، بغض النظر عن طبقاتهم  

كبرى، مثل الصراع مع الزمن، البحث  الاجتماعية أو خلفياتهم الثقافية، يشتركون في التجارب الإنسانية ال
 .عن المعنى، والحاجة إلى التواصل العاطفي



 

 :الموضوعات المطروحة في الرواية

 

 :الزمن وتأثيره على حياة الإنسان .1

 

 .الزمن كعنصر مركزي يتلاعب بالشخصيات ويؤثر على ملامحها النفسية والعاطفية

 

ته، خاصة في شخصية رضوان، الذي يعيش قلق التقاعد كيف يؤثر تقدم العمر على رؤية الإنسان لحيا
 .وشيخوخة الجسد والعاطفة

 

 :العائلة كوحدة اجتماعية .2

 

 .دور العائلة في تشكيل هوية الأفراد، وتأثيرها في بناء القيم الأخلاقية والاجتماعية 

 

 .تفكك الروابط العائلية في العصر الحديث، حيث يُبرز غياب الأبناء والانفصال بين الأجيال

 

 :الحب والعلاقات الزوجية .3



 

 .ين الحب الروتيني والرغبة في التجديدالعلاقة بين رضوان وناهد كصورة للعلاقات الزوجية التي تتأرجح ب

 

 .كيف تعُيد الشخصيات اكتشاف الحب بعد عقود من الزواج، في ظل التحديات اليومية

 

 :التقاليد والموروث الثقافي .4

 

احتفاء الرواية بالتقاليد كجزء أصيل من الهوية الجماعية، خاصة من خلال طقوس مثل حفلات الزواج 
 .والتجمعات العائلية

 

 .الصراع بين الحفاظ على التقاليد والانفتاح على التغيرات العصرية

 

الفجوة الجيلية: التباعد بين الجيل القديم )رضوان وناهد( والجيل الجديد )الأبناء( نتيجة اختلاف   .5
 .القيم والتطلعات 

 

 .تأثير العولمة والفردانية على تماسك الأسرة التقليدية

 

 :يالوحدة والاغتراب النفس  .6



 

 .الشعور بالعزلة رغم وجود الشخصيات في محيط اجتماعي مألوف

 

 .رضوان كرمز للإنسان الذي يبحث عن ذاته في ظل الروتين اليومي والمخاوف الوجودية

 

 :التشابه والاختلاف .7

 

كيف يظُهر النص أن البشر، رغم اختلافاتهم السطحية )الطبقية، الجيلية، الثقافية(، يتشابهون في تجاربهم  
 .ومُاوفهم

 

 .العنوان نفسه يلمح إلى أن الاختلافات الظاهرة تُفي قواسم مشتركة أعمق

 

 :الصراعات النفسية .8

 

 . الرغبة في التجديد والخوف من التغييرالصراع الداخلي الذي يعيشه رضوان، بين الماضي والحاضر، وبين

 

 .شخصيات أخرى، مثل ناهد، تعيش صراعات صامتة تتعلق بدورها التقليدي كزوجة وأم



 

 :أثر التحولات الاجتماعية .9

 

 .كيف تؤثر التغيرات الاقتصادية والثقافية على الطبقة المتوسطة والعلاقات الأسرية 

 

 . هذه التحولات على العلاقات بين الأجيالحضور شخصيات مثل الأبناء يعكس تأثير

 

 :رمزية الأماكن والمواقف .10

 

 .أماكن مثل الشرفة كرمز للتأمل بين الداخل )العائلة( والخارج )المجتمع(

 

 .الطقوس والمواقف اليومية كأداة رمزية لإظهار التكرار والدائرية في الحياة الإنسانية

 

 :الحب والإنسانية كقيمة جوهرية  .11

 

 .كيف يظل الحب والتواصل الإنساني قادراً على تجاوز الزمن، حتّ في أوقات الاغتراب والصراعات 

 



 .الرواية تعُيد التأكيد على أن الحب هو العامل المشترك الذي يوحد البشر

 

 :الانتماء والهوية .12

 

 .كيف يواجه الأفراد الشعور بالاغتراب عن جذورهم وهوياتهم، خاصة في ظل التحولات الحديثة

 

 .الهوية العائلية كجزء لا يتجزأ من تكوين الفرد، رغم محاولات البعض التمرد عليها

 

 :الصراع مع الذات والمجتمع .13

 

 .تمع الذي يفرض قيوده وقيمه رضوان يُسد الصراع بين الذات الفردية التي تبحث عن المعنى والمج

 

 .الشخصيات الأخرى تعكس هذا الصراع من زوايا مُتلفة، مثل دور المرأة أو الطبقة العاملة

 

 :تأثير البيئة الاجتماعية .14

 

 .دور البيئة في تشكيل علاقات الشخصيات، سواء داخل الأسرة أو في نطاق العمل والجيران



 

 .ات للمجتمع المحيط، ما يعكس آراء وتوجهات مُتلفةالجيران وزملاء العمل يظهرون كأصو 

 

 :الشخصيات وتحليلها

 

 الشخصية المحورية: رضوان 

 

رضوان يُسد الإنسان المأزوم بالأسئلة الوجودية. على الرغم من نجاحه المهني، يعيش صراعا داخليا مع  
 .مرور الزمن وذكرياته العائلية

 

تعتمد على الروتين والهدوء لتجنب مواجهة الأسئلة   الكاتب يقدمه كشخصية غامضة إلى حد ما،
 الصعبة

 

العلاقة مع زوجته ناهد: علاقته بها تمثل ثنائية الاعتياد والتجديد. رغم عقود من الزواج، تكشف الرواية  
 .عن لحظات عاطفية بينهما تظهر أن الحب يمكن أن يستمر بطرق غير تقليدية

 

 .عيةرمزية الشخصية: يمثل رضوان نموذجاً للإنسان الذي يتوق للتغيير لكنه مكبل بالالتزامات الاجتما

 



 :الشخصيات الثانوية

 

 :ناهد )زوجة رضوان( .1

 

الدور الأساسي: تمثل ناهد المرأة التقليدية التي تحمل عبء الحفاظ على الأسرة، لكنها تتميز برؤية عميقة  
ووعي بدورها في دعم زوجها. على الرغم من حياة الاعتياد التي عاشتها مع رضوان، فهي تسعى للحفاظ  

 .الزوجية، ما يعكس التزامها واستعدادها للتغيير إذا لزم الأمرعلى شرارة الحياة 

 

الرمزية: تعكس ناهد نموذج المرأة التي تواجه التحديات اليومية بنعومة وحنكة، وتظل مرتبطة بجذورها 
 .العائلية رغم محاولات التكيف مع متغيرات العصر

 

استعادة لحظات العاطفة القديمة مع زوجها، ما  أبرز المشاهد: المشهد الذي تكسر فيه رتابة العلاقة عبر 
 .يبرز قوة الحب حتّ في المراحل المتقدمة من الحياة الزوجية

 

 :أبناء رضوان وناهد .2

 

الدور الأساسي: يظهر الأبناء بشكل ثانوي لكن رمزي، حيث يمثلون جيلاً جديداً منفصلاً عن جذور  
م الجسدي يعكسان التحديات التي تواجه الأسرة التقليدية في  الأسرة الممتدة. انتقالهم إلى الخارج وغيابه

 .العصر الحديث



 

الرمزية: الأبناء هم رمز للمسافة العاطفية والجغرافية التي تفصل الأجيال، ما يثير قضايا حول التغيرات 
 .الاجتماعية وفقدان التواصل العائلي في ظل الحياة العصرية

 

هد عن الأبناء وحنينهما إلى وجودهم، حيث يصبح الأبناء محوراً  أبرز المشاهد: حوارات رضوان ونا
 .لتأملات الزوجين حول الزمن والروابط الإنسانية

 

الشخصيات الفرعية الأخرى: تقدم كل شخصية منظورات مُتلفة عن الحياة، ما يعزز فكرة الرواية حول  
 .التنوع داخل التشابه الإنساني

 

 :الحمد )والد العريس(الحاج الحسيني فرحات أبو  .3

 

الدور الأساسي: يمثل الجيل الأكبر في الرواية، الذي يتمسك بالقيم التقليدية، مثل أهّية الزواج العائلي  
 .والمحافظة على الروابط الاجتماعية

 

الرمزية: يرمز إلى الحكمة والتواصل بين الأجيال، حيث يسعى لربط عائلته بالأسرة الأخرى )عائلة ناهد(  
 .من خلال الزواج

 



 .أبرز المشاهد: طلبه يد ناهد لابنه رضوان، حيث يظهر تقديره للأصالة والقيم المشتركة بين العائلتين

 

 :الجد وأفراد العائلة الممتدة.4

 

يتم استحضار شخصيات الجد والأقارب من خلال ذكريات رضوان وناهد. هؤلاء الدور الأساسي: 
الشخصيات يرمزون إلى الماضي العائلي المشترك، الذي يشكل جزءاً مهماً من هوية الشخصيات 

 .الرئيسية

 

تزام الرمزية: العائلة الممتدة تجسد استمرارية التقاليد عبر الأجيال، لكنها تظهر أيضاً كتذكير بعبء الال
 .بتلك التقاليد

 

أبرز المشاهد: وصف الجد في مراسم الأسرة التقليدية، مثل الولائم الكبرى والمواقف الجماعية، ما يعكس  
 .عمق الترابط الأسري في الماضي

 

 :المنتصر )العامل المخلص( .5

 

انبا إنسانياً عميقا.  الدور الأساسي: يُمثل الطبقة العاملة في الرواية، ويُبرز من خلال علاقته برضوان ج 
 .يظهر منتصر كشخص بسيط لكنه مُلص، يُسد القيم الأخلاقية التي يحترمها رضوان



 

 .الرمزية: يعكس منتصر التواضع والتواصل الإنساني البسيط الذي يمكن أن يتجاوز الفوارق الاجتماعية

 

معبرا عن رفضه للفروقات  أبرز المشاهد: عندما يحاول منتصر تقبيل يد رضوان، فيرفض الأخير بشدة، 
 .الطبقية وتأكيده على احترام الكرامة الإنسانية

 

 :أفراد الأسرة الكبيرة )الأعمام والعمات( .6

 

الدور الأساسي: يقدمون وجهات نظر مُتلفة حول القيم العائلية والتقاليد، ما يعكس التباين بين  
 .الأجيال في التعامل مع هذه المفاهيم

 

 .إلى التوازن بين الحفاظ على الموروث والتعامل مع متطلبات الحاضر الرمزية: يرمزون

 

أبرز المشاهد: النقاشات العائلية حول زواج ناهد ورضوان، والتي تظهر التباين في التفكير بين الأجيال  
 .الأكبر والأصغر

 

 :الشخصيات المرتبطة بالبيئة المحيطة )الجيران وزملاء العمل( .7

 



الدور الأساسي: يقدم الجيران وزملاء رضوان صورة للمجتمع الذي يعيش فيه، ما يضيف بعداً اجتماعياً  
 .للرواية

 

 .الرمزية: تعكس هذه الشخصيات كيف يمكن للبيئة المحيطة أن تؤثر في قرارات الفرد وحياته اليومية 

 

أبرز المشاهد: حديث زملاء رضوان عن حياته الغامضة وشخصيته المنغلقة، ما يبرز ثنائية الخصوصية  
 والانفتاح الاجتماعي

 

 :لوكا 8

 

لوكا شخصية ثانوية في الرواية، لكنها تلعب دورا هامًا في إبراز أبعاد شخصية البطل الرئيسي، رضوان،  
ة. يتسم لوكا بالحيوية والشغف، ويتجلى ذلك في صوته  وربط القارئ بماضيه وتفاصيل حياته القديم

الصاخب واتصاله المباشر بالبطل، حيث يعكس انفعاله العفوي رغبته العميقة في استعادة ذكريات 
 .الصداقة التي جمعت بينهما في الماضي 

 

 :ملامح لوكا

 



لصبا والمغامرات المشتركة. اتصال الارتباط بالماضي: لوكا يمثل الرابط الحي الذي يعيد البطل إلى أيام ا .1
لوكا يوقظ لدى رضوان حنينًا للماضي وذكريات “ثلاثي أضواء القرية”، وهو اللقب الذي جمع بينهم  

 .وبين صديقهم عبد الله التحيوي

 

الطاقة والحماس: صوت لوكا المفعم بالحيوية وتكرار استخدامه لتعابير مثل “أنا شغوف بهذا اللقاء”   .2
ته المرحة والمنطلقة. على الرغم من غيابه الطويل، يحتفظ لوكا بنفس الروح النشطة  يعكس شخصي

 .والمتحمسة التي ميزته في الماضي

 

الديناميكية والحيوية: يظهر لوكا كشخصية متفاعلة، ديناميكية، تعبر عن مشاعرها بشكل صريح   .3
ه العفوي وشخصية رضوان الأكثر  ومباشر، ما يضيف حيوية إلى المشهد ويبرز التناقض بين انفعال

 .انضباطا وواقعية

 

الرمزية الثقافية: لوكا يحمل هوية مزدوجة بصفته يوناني الأصل، ما يضيف بعدًا ثقافيا فريدًا للقصة.  .4
وجوده في القرية المصرية، وعلاقته مع أهلها، يعكس تمازج الثقافات والانفتاح على الآخر، وهو عنصر  

 .ت في القصةيعزز تنوع الشخصيا

 

 :دوره في الرواية

 



تحريك الأحداث: يعيد اتصال لوكا البطل إلى التفكير في الماضي والتركيز على العلاقات الإنسانية 
 .القديمة، ما يمهد لظهور مشاهد تحمل بعدًا وجدانيًا وإنسانيًا عميقًا

 

الصداقة رغم السنوات إبراز الصداقة: لوكا يمثل الصديق الوفي الذي يسعى للحفاظ على رابطة 
والمسافات. شخصيته تضيف عمقًا لعلاقة البطل مع أصدقائه القدامى، ما يُعلها محوراً جانبيًا مهمًا في  

 .القصة

 

التوازن العاطفي: شخصية لوكا الخفيفة والمرحة تعمل كتوازن للأجواء الجادة والمزدحمة في حياة رضوان.  
 .وجوده يعكس أهّية الصداقة في كسر رتابة الحياة اليومية المليئة بالالتزامات 

 

ها، ما  باختصار، لوكا شخصية ثانوية مؤثرة، تسهم في إثراء الرواية وإضفاء بعد إنساني ووجداني علي
 .يُعلها أكثر قربًا من القارئ

 

 :أهّية الشخصيات الثانوية

 

تعمل الشخصيات الثانوية على تقديم رؤى وأفكار متباينة تعزز القضايا المحورية في الرواية. من خلال  
تفاعلها مع الشخصيات الرئيسية، تسلط الضوء على أبعاد جديدة للتشابه الإنساني والصراعات النفسية 

 ماعية، ما يُعلها جزءاً لا يتجزأ من النسيج السردي للروايةوالاجت

 



الفلاش باك هو إحدى الأدوات السردية البارزة في رواية “المتشابهون”، ويُستخدم بمهارة لإثراء السرد  
 .وتقديم تفاصيل مهمة عن الشخصيات وتطوراتها النفسية والاجتماعية

 

 د

 

 في الرواية  توظيف الفلاش باك وطريقة صياغة الحوار

 

 أولًا: توظيف الفلاش باك )الاسترجاع السردي( 

 

 :دور الفلاش باك في الرواية .1

 

إيضاح الخلفية العائلية: يعود الكاتب من خلال الفلاش باك إلى تفاصيل من الماضي العائلي  
للشخصيات الرئيسية، خاصة رضوان وناهد. يظهر هذا في استحضار ذكريات الجد، والأب، وطقوس  

 .لعائلة، ما يوضح كيف تشكلت شخصياتهم تحت تأثير هذه البيئة ا

 

تعزيز ثيمة التشابه بين الأجيال: من خلال استرجاع تفاصيل عن أجيال سابقة، يظهر كيف تتكرر القيم 
 .والعادات، ما يدعم فكرة التشابه الإنساني التي تشكل محور الرواية

 



ك في إبراز التحولات التي طرأت على الشخصيات عبر الزمن،  إبراز التحولات الزمنية: يساعد الفلاش با
 .مثل انتقال رضوان من شاب يافع إلى رجل يقترب من التقاعد، والتغير في علاقته بزوجته وأبنائه

 

 :كيفية استخدام الفلاش باك .2

 

تكون مرتبطة   الانتقال السلس: الانتقالات بين الحاضر والماضي في الرواية تأتي بانسيابية، وغالبا ما
بتأملات أو أحداث حالية تُحفز استرجاع الذكريات. على سبيل المثال، عندما يلاحظ رضوان تغير  

 .ملامحه أمام المرآة، يعود مباشرة إلى ذكريات شبابه وطقوس زواجه

 

تفاصيل دقيقة: الكاتب يقدم الفلاش باك بواقعية شديدة من خلال وصف دقيق للتقاليد العائلية  
 .والأحداث التي أثرت في تشكيل الشخصيات 

 

وظيفية الفلاش باك: لا تُستخدم تقنية الفلاش باك في الرواية كعنصر جمالي فقط، بل كوسيلة لإضافة  
 .عمق للشخصيات وتوضيح دوافعها الحالية

 

 :برز مشاهد الفلاش باكأ

 

 .استرجاع رضوان لذكريات زفافه، وكيف أدهش زملاء العمل بثراء عائلته وحفل الزفاف التقليدي الفخم



 

 .ذكريات الجد وطريقة تسييره للعائلة، حيث تظهر تأثيراته العميقة على الأجيال التالية

 

 .ا على مدار السنينلحظات رضوان وناهد في بداية زواجهما، ما يوضح تطور علاقتهم

 

 :الإشارات المتعلقة بالمرأة في الرواية، وتحليلها في سياق الرواية

 

 المرأة ودورها في الأسرة  .1

 

زوجات الجد: تم تسليط الضوء على تعدد زيُات الجد، حيث كان يتزوج بشكل متكرر بحسب  
م استيعاب الزوجات ضمن بنية  الفصول. يظهر هنا دور النساء كجزء من النظام العائلي الكبير، حيث يت

الأسرة الممتدة دون الإخلال بالنظام العائلي أو التسبب في نزاعات. يتم تصوير الجد كراعٍ لزوجاته  
 .وأبنائه، حيث يبتني لكل زوجة بيتًا ويؤمن حياة مستقلة لها 

 

للأسرة. تتكرر الإشارات  الأم كركيزة الأسرة: الأم تقُدم في الرواية كحاضنة للقيم العائلية والشاطئ الآمن 
إلى مكانتها كمصدر للدفء والرعاية، كما يظهر دورها التربوي في الحفاظ على الروابط العائلية بين  

 .الأبناء

 



صورة المرأة المثالية ناهد )زوجة رضوان(: يتم تقديمها كنموذج للزوجة المثالية التي تتمتع بالحنان   .2
يزة أساسية للعائلة، حيث تدعم زوجها عاطفيًا وتساهم في استقرار  والتفاني. تظهر في مواقف متعددة كرك

البيت. حتّ في حديثها مع أم زوجها، تتجلى قدرتها على كسب ثقة واحترام الجميع، ما جعل الأم  
 .تطلب منها أن تكون من ضمن من يغسل جسدها عند وفاتها

 

رقي الاجتماعي. يتم التركيز على تعليم النساء المرأة الراقية: تظهر النساء في الرواية كرمز للأناقة وال
المهارات المختلفة كالموسيقى والرسم، ما يعكس ثقافة المجتمع في إعداد المرأة لتكون زوجة مثالية وربة منزل  

 .قادرة على إدارة حياتها بأسلوب حضاري

 

 المرأة بين التقليد والحداثة .3

 

لفتيات كنّ يواجهن قيودًا اجتماعية صارمة مثل عدم السماح  تقييد حرية الفتيات: يظهر في الرواية أن ا
لهن بالاختلاط خارج العائلة إلا بموافقة مسبقة، وهو ما يُبرز الحذر الشديد في تربية البنات، لكنه يعكس 

 .أيضًا التزام العائلة بالمحافظة على التقاليد

 

الزواج التقليدي: تمثل قصص الخطبة والزواج في الرواية، مثل زواج ناهد، نموذجًا للزواج التقليدي حيث  
يتم اتُاذ القرارات العائلية في إطار جماعي، لكن الأب كان حريصًا على منح ابنته حرية التعبير عن رأيها  

 .قبل إتمام الخطبة، ما يعكس بعض التوازن بين القديم والجديد

 



 المرأة كمصدر للحنان والاحتواء .4

 

تمثل النساء في الرواية دورا مهما في احتواء الصراعات الاجتماعية والعائلية. يظهر هذا من خلال الجدة  
التي تعُتبر رمزا للحنان والحكمة، والزوجة التي تعكس قيمة الدعم العاطفي. كما تُبرز الرواية دور النساء  

 .ة وحماية الروابط العائليةفي التقريب بين أفراد الأسر 

 

 الأبعاد العاطفية لحياة المرأة .5

 

التعامل مع الفقد: يظهر تأثير الفقد في حياة المرأة بوضوح في القصة التي تروي وفاة زوجة أحد  
الشخصيات )امرأة يونانية(، وكيف أثرت هذه الصدمة على زوجها. يتم استعراض دور المرأة في ملء 

 .حياة الرجل، حيث تصبح رمزا للحياة نفسها الفراغ العاطفي في

 

 المرأة والاحتفال بالموروث الثقافي  .6

 

يظهر دور المرأة في الحفاظ على الموروث من خلال مراسم الزفاف والحفلات، حيث تلعب النساء دورا 
وية  رئيسيا في تنظيم الحفلات وإبراز الطابع التقليدي من خلال الزغاريد والاحتفال بطرق تعكس اله

 .الثقافية. هذه الإشارات تُبرز قيمة المرأة كحافظة للعادات والتقاليد في المجتمع

 

 ”المرأة امام موقف اجتماعي حساس “الدخلة .7



 

تتناول الرواية قصة امرأة تعرضت لموقف اجتماعي حساس بعد زواجها، حيث لم تحدث “الدخلة” 
ار الزوج بالبكاء في مشهد يعبّر عن عجزه النفسي، بسبب أزمة نفسية تعرض لها الزوج ليلة الزفاف. انّ 

 .وأبدى رد فعل شديد، ما دفع العائلة للتدخل

 

 :تصرفات العائلة

 

أظهرت العائلة حكمة في التعامل مع الوضع، حيث أعاد الأب ابنته إلى منزله، وحرص على حماية  
قام الأب بخطوة استباقية بإجراء   سمعتها من خلال نقل أثاثها ومقتنياتها بطريقة تحفظ كرامتها. كما 

 .فحص طبي لإثبات عذرية ابنته، ما يُبرز حرصه على مواجهة المجتمع بشفافية ودرء الشائعات السلبية

 

أبعاد المشهد والتحديات الاجتماعية: يُبرز كيف يمكن لمثل هذه المواقف أن تصبح مصدراً للضغط 
 .رأة في مجتمع يهتم بالمظاهر والتقاليدالاجتماعي، خاصة عندما يتعلق الأمر بسمعة الم

 

 :المرأة كضحية للتوقعات الاجتماعية 

 

تُظهر الرواية كيف أن المرأة قد تجد نفسها في مواقف صعبة نتيجة لأزمات قد لا تكون هي سببها،  
 .لكنها تُحمّل عبء التبعات الاجتماعية 

 



 :دور الأب في حماية كرامة ابنته

 

شخصية الأب في القصة تمثل القيادة الحكيمة والحنكة الاجتماعية، حيث اتُذ خطوات قانونية وأخلاقية  
 .لحماية ابنته من القيل والقال، مؤكداً على أهّية سمعة العائلة

 

 :أسلوب رواية “المتشابهون” من خلال العناصر التالية

 

 :تعددية الأساليبجوهرية الصراع و  .1

 

 :أ. جوهرية الصراع

 

 :الرواية تعتمد على الصراع الداخلي أكثر من الصراعات الخارجية. يكمن جوهر الصراع في

 

الإنسان مقابل الزمن: يتجلى في شخصية رضوان الذي يعيش أزمة نفسية ناتجة عن تقدمه في العمر 
 .وقربه من التقاعد، ما يدفعه للتساؤل عن جدوى حياته

 

الإنسان مقابل الذات: يعاني رضوان وناهد صراعات داخلية تتمحور حول الرغبة في الحفاظ على الحب  
 .والشغف وسط حياة اعتادت على الروتين



 

الإنسان مقابل التحولات الاجتماعية: يظهر هذا الصراع في العلاقة مع الأبناء الذين يمثلون جيلا جديدا  
 .بعيدا عن تقاليد الأسرة

 

 :ددية الأساليب السرديةب. تع

 

الأسلوب الحواري: الرواية تبرز حوارات مباشرة بين الشخصيات لتعكس التفاعل الإنساني وتعبر عن  
 .القيم العائلية والثقافة الاجتماعية

 

الأسلوب المونولوجي )الحوار الداخلي(: يأتي المونولوج كأداة أساسية لتصوير الصراع الداخلي  
 .خصية رضوان، حيث يظُهر أفكاره العميقة وتساؤلاته الوجوديةللشخصيات، خاصة مع ش

 

الأسلوب الوصفي: الوصف المكثف للبيئة المحيطة والعادات العائلية يُعل القارئ يشعر بالتفاصيل اليومية 
 .للشخصيات، لكنه أحياناً يثُقل النص بإبطاء الإيقاع 

 

 :تحليل الأسلوب 

 

 .تعددية الأساليب الحواريةّ والمونولوجية تعكس تداخل الأبعاد النفسية والاجتماعية 



 

الحوارات واقعية وتدعم بناء الشخصيات، بينما المونولوجات تتسم بعمق فلسفي، ما يعزز التأمل في 
 .طبيعة الحياة والهوية

 

 .ة تأملية بامتيازالصراع النفسي أكثر جوهرية من الصراع الاجتماعي، ما يُعل الرواي

 

 :الإطار وأهّية المشكل .2

 

 :أ. الإطار العام

 

إنساني بامتياز، حيث يتناول تفاصيل الحياة اليومية ضمن بيئة عائلية  -الإطار الروائي هو اجتماعي
 .مألوفة

 

 .الكاتب يُعل البيئة جزءا من السرد من خلال تقديم تفاصيل دقيقة عن العادات والتقاليد والأماكن

 

 .لإطار الزمني يمتد بين الحاضر والماضي، ما يخلق إحساساً بالاستمرارية الزمنية ا

 

 :ب. أهّية المشكل



 

 .المشكل المركزي: أزمة الهوية الإنسانية في مواجهة الزمن والتغيرات الاجتماعية

 

صيات مرآة الكاتب يظُهر أن الصراع الإنساني عالمي ومتكرر عبر الأجيال، ما يُعل التشابه بين الشخ
 .للتشابه بين البشر

 

الهدف: حث القارئ على التفكير في معنى التشابه بين البشر وكيفية التعامل مع التحولات الزمنية 
 .والاجتماعية

 

 :المقومات البلاغية  .3

 

 :أ. الصور البلاغية 

 

التشبيه والاستعارة: يُكثر الكاتب من استخدام التشبيهات البسيطة والمباشرة، مثل وصف الحياة بالتيار  
 .الذي يُرف البشر، ما يعزز طابع الرواية التأملي

 

الرمزية: الشخصيات تحمل رمزية عميقة. رضوان يمثل الإنسان الباحث عن معنى في مواجهة الزمن، 
 .بر، بينما الأبناء يرمزون إلى التحولات الاجتماعية والانفصال عن الجذوروناهد تمثل الاحتواء والص



 

 :ب. التكرار البلاغي

 

يعتمد الكاتب على التكرار كأداة بلاغية للتأكيد على أفكار رئيسية، مثل التشابه بين الأجيال وأهّية  
 .الترابط العائلي

 

 .لي يعكس تدفق أفكار الشخصيات يُستخدم التكرار في الحوار والمونولوج لخلق إيقاع تأم

 

 :ج. الوصف التفصيلي

 

الوصف الدقيق للعادات العائلية والبيئة يُعل النص واقعيا، لكنه قد يبطئ السرد في بعض الأحيان، ما  
 .يُضعف عنصر التشويق

 

الوصف يُبرز القيم الثقافية والاجتماعية، مثل وصف حفل زفاف رضوان وطقوس الجد في التعامل مع 
 .عائلةال

 

 :نقد أسلوب الرواية بشكل عام

 



 :أ. القوة في الأسلوب 

 

 .تعددية الأساليب السردية: توظيف الحوار والمونولوج والوصف يُعل النص غنيّا ومتنوعا

 

عمق الفكرة: الكاتب يتمكن من نقل صراع الشخصيات الداخلية والخارجية بأسلوب تأملي يثير 
 .تساؤلات وجودية

 

 .استخدام الصور والرموز يعزز الأبعاد الفلسفية والاجتماعية للنص  اللغة البلاغية:

 

 :علاقة الكاتب بالرواية وطرحه للموضوع

 

 :أ. الكاتب كمثقف وارتباطه بالرواية 

 

 .الكاتب أحمد طايل يظهر في روايته كمثقف يحمل وعيا عميقا بالإنسان والمجتمع 

 

توظيفه للرواية لا يقتصر على السرد التقليدي، بل يستخدمها كأداة لفهم الحياة وتفكيك تعقيداتها،  
 .مستعينًا بخبرته الذاتية والفكرية

 



عله أشبه بمرآة تعكس الواقع وتحمل  طايل لا يكتفي بدور المراقب، بل يشارك في تشكيل النص، ليج
 .طبقات متعددة من التأويلات 

 

 :ب. الطرح الموضوعي

 

يطرح الكاتب موضوع التشابه الإنساني بطريقة تجمع بين الفلسفة والعاطفة، حيث يستفز القارئ 
 بتساؤلات وجودية مثل: كيف نتشابه؟ ولماذا نختلف؟ 

 

واقعي )التقاليد، التحولات الاجتماعية( وتأمل فلسفي يعتمد الطرح على موازنة بين تحليل اجتماعي 
 .)الزمن، الهوية، والحب(

 

 :دخول الكاتب إلى حقل الواقع ومشاركته في تشكيل الرواية

 

 :أ. استلهام الواقع

 

 .الرواية تنبع من واقع مألوف؛ حياة الأسرة الممتدة، التقاليد الريفية، وتأثير التحولات الاجتماعية الحادة 

 



اتب يعكس هذا الواقع من خلال التفاصيل الدقيقة، مثل طقوس الزواج والعادات اليومية، ما يُضفي  الك
 .أصالة على النص

 

 :ب. الكاتب كشريك في السرد

 

 .يدمج الكاتب مواقفه الشخصية وتأملاته ضمن الرواية، ما يظهر وعيه الفكري ورؤيته للمجتمع

 

 .النص من خلال الأسئلة المفتوحة واستخدام الرموز يدعو القارئ إلى التفكير والتفاعل مع

 

 :الأبعاد الرمزية في الرواية

 

 :أ. الرمزية في الشخصيات 

 

 .رضوان: يمثل الإنسان الباحث عن ذاته، رمزاً للزمن والتغيير

 

 .ناهد: تجسد الحب الصامت والصبر، مع دلالة على المرأة التقليدية التي تسعى لتحقيق ذاتها

 



 .الأبناء: يعبرون عن الانفصال عن الجذور والتأثير السلبي للعولمة على الأسرة

 

 :ب. الرمزية في الأحداث والمكان

 

 .ع(الشرفة: مكان للتأمل والربط بين الداخل )العائلة( والخارج )المجتم

 

 .الزمن: رمز لتحولات الشخصيات واستمرارية التجارب الإنسانية عبر الأجيال

 

 :ج. الرمزية العامة

 

 .التقاليد: ليست مجرد عادات موروثة، بل رمز للروابط الإنسانية التي تقاوم التغيرات الزمنية

 

 .التشابه: فكرة محورية تُظهر الترابط العميق بين البشر رغم اختلافاتهم

 

 :ى انفتاح الرواية على التجارب الأدبية الأخرىمد

 

 :أ. التقنيات السردية



 

 .الفلاش باك: تقنية سينمائية تُستخدم لاسترجاع الماضي وربط الأحداث الحاضرة بالذكريات 

 

 .المونولوج الداخلي: أداة تُبرز الصراعات النفسية والفكرية للشخصيات 

 

 .الوصف المكثف: يعكس تأثير الواقعية في إبراز التفاصيل اليومية والبيئة المحيطة

 

 :ب. التأثر بالمقالة الفلسفية

 

ة، ومعنى يظهر التأمل الفلسفي في العديد من المونولوجات، حيث يناقش الكاتب قضايا الزمن، الهوي
 .التشابه الإنساني

 

 :ج. انفتاح على الشعر

 

 .اللغة تتسم أحيانًا بالشاعرية في وصف العواطف والمواقف، مع استخدام الصور البلاغية والتشبيهات 

 

 :د. الواقعية الاجتماعية 



 

 .الرواية تلتزم بواقعية دقيقة من خلال تصوير الحياة اليومية والتحولات الاجتماعية

 

 :تقنيات المستخدمة من أجناس أدبية أخرىتحليل ال

 

 .التأثير السينمائي: يظهر في الانتقالات السلسة بين الماضي والحاضر، ما يمنح النص طابعًا بصريا 

 

 .البنية التعددية: تستلهم الرواية تقنيات السرد المتعدد الأصوات لإبراز تعدد وجهات النظر

 

 .ات، خاصة بين رضوان وناهد، التي تأخذ طابعًا دراميًا مكثفاالتأثير المسرحي: يتجلى في بعض الحوار 

 

 :علاقة الرواية بالمجتمع والواقع الاجتماعي

 

 :أ. تصوير الطبقة الاجتماعية

 

 .الرواية تُبرز الطبقة المتوسطة التقليدية التي تعاني من ضغوط التحولات الاقتصادية والثقافية

 



 .رضوان يمثل الموظف الحكومي الذي يواجه تحديات نفسية واجتماعية مع اقتراب التقاعد

 

 :ب. التغيرات الاجتماعية

 

 .ئلية، خاصة بين الأجيالالرواية تُظهر تأثير العولمة والفردانية على تفكك الروابط العا

 

 .العلاقة بين الآباء والأبناء تعكس فجوة القيم والتباعد الناتج عن التغيرات المجتمعية

 

 :ج. التقاليد والموروث الثقافي

 

 .الرواية تحتفي بالتقاليد العائلية، لكنها تُبرز القيود التي قد تعُيق حرية الفرد

 

 .ليد والبحث عن التجديدالشخصيات تتأرجح بين الحفاظ على التقا

 

 :الأبعاد النفسية والاجتماعية في الرواية

 

 :أ. الذات الفردية



 

 .تعكس الرواية صراع الذات مع الزمن والواقع، كما يظهر في تأملات رضوان حول حياته والشيخوخة

 

 .الوحدة النفسية التي يعانيها رضوان تُمثل انعكاسًا لابتعاده عن الجماعة

 

 :ب. الجماعة

 

 .العائلة تعُتبر نموذجا مصغرا للمجتمع، حيث تتشابك القيم التقليدية مع تحديات الحداثة

 

 .العلاقات بين الشخصيات تُبرز التفاعل بين الفرد والجماعة، خاصة في سياق التحولات الاجتماعية

 

 :ج. الصراع بين الفرد والجماعة

 

 .رضوان يعاني من تباعد داخلي عن الجماعة، لكنه يظل محكوما بروابط العائلة والتقاليد

 

 .الرواية تُظهر كيف تؤثر الجماعة على تشكيل هوية الفرد

 



 :تحليل العلاقات الاجتماعية في الرواية

 

 :أ. العلاقات بين الأجيال

 

الرواية تُبرز فجوة جيلية واضحة، حيث يعيش الأبناء في عالم مغاير تماماً عن والديهم، بعيداً عن الروابط  
 .العائلية القوية التي ميزت الأجيال السابقة

 

جيال من جهة، والتشابه الإنساني العميق من جهة  العلاقة بين الجد ورضوان تُظهر التناقض بين الأ
 .أخرى، ما يُبرز الفكرة المحورية للتشابه بين البشر رغم اختلافاتهم

 

 :ب. العلاقات الزوجية

 

العلاقة بين رضوان وناهد تمثل محاولة للتوازن بين الحب والالتزام. رغم مرور السنين، تُبرز الرواية قدرة  
 .تهما واستعادة لحظات من الحميمية الزوجين على تجديد علاق

 

الصراع داخل العلاقة الزوجية يظُهر تأثير الضغوط الاجتماعية والتقاليد، لكن الرواية تقدم الحب كعامل  
 .أساسي لاستمرارية العلاقة

 



 :دور السياق الثقافي في تشكيل الشخصيات 

 

 :أ. تأثير الثقافة التقليدية

 

أثر بشدة بالقيم والتقاليد التي ورثاها عن عائلتهما. هذه القيم  الشخصيات، خاصة رضوان وناهد، تت
 .تشكل خلفية السلوكيات والقرارات التي يتخذانّا

 

ناهد تمثل امتدادا للمرأة التقليدية التي تكرس حياتها لدعم زوجها وأبنائها، ما يعكس الصورة النمطية  
 .للمرأة في المجتمع التقليدي

 

 :ب. تأثير الحداثة والعولمة

 

الأبناء يمثلون تأثير الحداثة والعولمة على الجيل الجديد، حيث يعيشون بعيدا عن التقاليد الأسرية  
 .في حياة مستقلةوينغمسون 

 

رضوان، رغم تمسكه بالقيم التقليدية، يظهر وعيه بالتحولات الاجتماعية ويحاول التكيف معها، ما  
 .يعكس انفتاحاً محدوداً على الحداثة

 



 :أبعاد الصراع الاجتماعي

 

 :أ. الصراع بين التقليد والحداثة

 

 .الآباء التقاليد بينما يمثل الأبناء الحداثة الرواية تُظهر الصراع بين الأجيال كمحور رئيسي، حيث يمثل 

 

المشهد الذي يناقش فيه رضوان غياب أبنائه يعكس هذا الصراع، ويظُهر تأثير التحولات الاقتصادية 
 .والاجتماعية على العلاقات العائلية

 

 :ب. الصراع الطبقي

 

كعصب للمجتمع، لكنها تواجه    الرواية تُبرز تفاوتا اجتماعيا واضحا، حيث يتم تصوير الطبقة المتوسطة
 .تحديات اقتصادية تؤثر على استقرارها

 

الشخصيات الثانوية، مثل العامل منتصر، تُظهر الفجوة بين الطبقة العاملة والطبقة المتوسطة، لكنها تُبرز  
 .أيضاً التشابه الإنساني في القيم

 

 :أهّية الرواية في قراءة المجتمع 



 

 :أ. الرواية كوثيقة اجتماعية

 

تعُتبر “المتشابهون” مرآة للمجتمع التقليدي المتغير، حيث تُوثق التحولات الاجتماعية والثقافية التي  
 .أثرت على الأسرة والقيم

 

النص يظُهر تأثير العولمة على الأسرة التقليدية، حيث يتباعد أفراد الأسرة بسبب الانشغال بالحياة  
 .الفردية

 

 :ب. النقد الاجتماعي

 

 .الرواية تنتقد فقدان الروابط العائلية والترابط الاجتماعي في ظل التحولات الحديثة

 

 .ا تنتقد الجمود الذي قد يعُيق التقدمتُبرز الرواية أيضاً أهّية التقاليد كعامل موحد، لكنه

 

 :الرواية كنص مفتوح

 

 :أ. انفتاح النص على التأويل



 

رواية “المتشابهون” تنتمي إلى النصوص المفتوحة التي يدعو فيها الكاتب القارئ للمشاركة في إنتاج 
 .المعنى

 

به بين البشر. هذا  الكاتب يترك بعض القضايا دون إجابات صريحة، مثل التساؤل حول معنى التشا
 .الانفتاح يمنح القارئ حرية تفسير العلاقات بين الشخصيات وظروفها

 

النهاية المفتوحة للرواية، حيث لا يقدم الكاتب حلا أو خاتمة قاطعة، وتحث القارئ على استكمال  
 .الحكاية في ذهنه

 

 :ب. تعدد المستويات 

 

 :النص يعمل على مستويين

 

 .يومية لشخصيات عادية تواجه تحديات عائلية واجتماعيةالسطح الظاهري: القصة ال 

 

 .العمق الرمزي: انعكاس للتجربة الإنسانية في مواجهة الزمن والتشابه الإنساني

 



النص يدعو القارئ العادي إلى متابعة الأحداث البسيطة، بينما يستفز القارئ المتمرس للتعمق في الرمزية  
 .والفلسفة

 

 :العلاقة بين البنية السردية والنظام الدلالي

 

 :أ. البنية السردية

 

الفلاش باك: يتكرر كوسيلة لربط الماضي بالحاضر، ما يُبرز استمرارية التشابه بين الأجيال، ويُضفي 
 .شعورا بدورية الزمن

 

ولوج يعمّق الصراع الحوار والمونولوج: الحوار بين الشخصيات يعكس العلاقات الاجتماعية، بينما المون
 .الداخلي ويظُهر أبعاد الشخصية النفسية

 

الزمن الدائري: الرواية تقدم الزمن كحالة متكررة، حيث ينعكس الماضي في الحاضر عبر شخصيات 
 .وأحداث تعُيد نفسها بطرق مُتلفة

 

 :ب. النظام الدلالي

 



 .يصال معاني متعددةالرواية تعتمد على رموز متكررة )مثل الشرفة، العائلة، الزمن( لإ

 

النص يعيد القارئ مراراً إلى فكرة “التشابه” ليس فقط بين البشر، ولكن أيضاً في الأحداث والعلاقات، 
 .ما يخلق نظاماً دلالياً يرتكز على فكرة التكرار والاتصال

 

 :الرموز والأنظمة التأويلية

 

 :أ. الرموز في الرواية

 

يث تصبح الشرفة مكاناً للتفكير في الماضي والحاضر، وهي نقطة اتصال  الشرفة: رمز للتأمل والمراقبة، ح
 .بين العالم الداخلي )الذات( والخارجي )المجتمع( 

 

العائلة: تمثل وحدة اجتماعية مستمرة عبر الزمن، لكنها في الوقت نفسه ساحة للصراع بين التقاليد  
 .والتحديث

 

 .، يعكس عودة الماضي عبر الشخصيات والتجارب الزمن: الزمن في الرواية ليس خطيا، بل دائري

 

 :ب. الأنظمة التأويلية 



 

 :النص يتُيح تأويلات متعددة بناءً على السياق الثقافي والاجتماعي للقارئ

 

التأويل الاجتماعي: القارئ يمكنه تفسير الرواية كدراسة لتأثير العادات والتقاليد في بناء العلاقات  
 .الاجتماعية

 

 .التأويل الفلسفي: القارئ قد يركز على فكرة الزمن والتشابه الإنساني كتأمل في طبيعة الوجود

 

عات داخلية وخارجية )مثل الشرفة التأويل الرمزي: يمكن قراءة الشخصيات والأماكن كرموز تمثل صرا
 .التي تمثل العبور بين الذات والعالم(

 

 :القارئ الضمني والنص المفتوح

 

 :أ. القارئ الضمني

 

في “المتشابهون”، القارئ الضمني هو من يستطيع التقاط الرموز والأنماط المتكررة في النص لفهم أبعاده  
 .العميقة

 



الفلاش باك، الرموز، والمونولوج لفهم علاقة الشخصيات بزمنها  النص يطلب قارئا متأملا يتفاعل مع
 وببعضها البعض

 

 :ب. النص المفتوح

 

الرواية لا تعُطي إجابات نّائية عن أسئلتها المحورية )مثل معنى التشابه الإنساني(، بل تترك مساحة للقارئ  
 .للتأويل

 

لقارئ ليحدد ما إذا كانت إيُابية )استمرارية  مثال: فكرة التشابه بين رضوان والجيل الذي سبقه تُترك ل
 .القيم( أو سلبية )قيود التقاليد(

 

 :الانفتاح على التجارب الأدبية الأخرى

 

 :أ. تقنيات السرد

 

الفلاش باك: تقنية مأخوذة من السرد السينمائي تُستخدم لإظهار استمرارية التشابه بين الماضي  
 .والحاضر

 



 .المونولوج الداخلي: يُضفي بعدا نفسيا وفلسفيا على النص، كما يظهر في روايات الحداثة

 

 .التكرار البنيوي: يعزز الشعور بدورية الزمن وارتباط الأجيال، وهو مستوحى من التقاليد السردية الواقعية

 

 :ب. تأثيرات الأجناس الأدبية الأخرى

 

 .الشاعرية، خاصة في المونولوجات  الشعرية: النص يقتبس من الشعر في لغته

 

المقالة الفلسفية: تظهر بوضوح في تأملات الشخصيات حول الزمن والحياة، ما يضيف عمقا فكريا  
 .للنص

 

 .الرواية الواقعية: تعتمد الرواية على تصوير التفاصيل اليومية، ما يُعلها أقرب إلى الواقعية الاجتماعية

 

 خاتمة 

 

يست مجرد عمل أدبي يتناول قصة شخصيات تتقاطع حياتها، بل هي نسيج  رواية “المتشابهون” ل 
متكامل يمزج بين الواقعية الاجتماعية والتأمل الفلسفي والرمزية الشعرية. بأسلوبه المبدع، ينجح أحمد  

 .طايل في صياغة رواية تعكس الصراع الإنساني مع الزمن، الهوية، والقيم الاجتماعية التي تتغير باستمرار



 

الرواية تتسم بانفتاحها على التأويل، ما يُعلها نصا مفتوحا ، ليتحول القارئ إلى شريك في إنتاج 
معناها. عبر استخدام تقنيات سردية مبتكرة مثل الفلاش باك والمونولوج الداخلي، يُعل الكاتب من 

فاتهم الظاهرية. الرموز  النص مساحة للتأمل في العمق الإنساني، حيث يبرز التشابه بين البشر رغم اختلا 
التي تتكرر، مثل الشرفة كمساحة للتأمل بين الداخل والخارج، والزمن كعنصر دائري يعيد تشكيل  

 .الأحداث والشخصيات، تجعل النص غنيًا بدلالات فلسفية وإنسانية

 

طرأت   كما أن الرواية تقدم دراسة سوسيولوجية دقيقة للمجتمع، حيث تعكس التغيرات الاجتماعية التي
على الطبقة المتوسطة، والتناقض بين الأجيال المختلفة. من خلال شخصيات مثل رضوان وناهد، يظُهر  

 .الكاتب الصراع بين الفرد والجماعة، بين التقاليد التي تربطنا والانفتاح الذي قد يبُعدنا عن جذورنا 

 

ين الماضي والحاضر، بين الذات المتشابهون” هي رواية تتداخل فيها خيوط السرد لتخلق حكاية تمتد ب“
والجماعة، وبين أسئلة الهوية وقسوة الزمن. أحمد طايل لم يكتفِ بكتابة نص تقليدي، بل نسج عملا  

أدبيا يعكس عمق تجربته الثقافية والإنسانية. الرواية لا تغُلق أبوابها بنهاية محددة، بل تترك القارئ في حالة  
اء الأحداث والشخصيات في ذهنه كمرآة تُظهر أن البشر، رغم  من التأمل المستمر، حيث تتردد أصد
 .اختلافاتهم، أكثر تشابهاً ما قد نتخيل

 

إنّا دعوة للتفكير في القيم التي تجمعنا والتجارب التي تعُيد تشكيل ملامح إنسانيتنا. هي نص إنساني 
 .انيةخالد يتجاوز حدود الزمان والمكان ليبقى حاضراً في ذاكرة الأدب والإنس 

 



 محمد احمد طالبي 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


